
Ayeshas Schweigen - Silent Waters 

Silent Waters / Khamosh Pani 
Spielfilm von Sabiha Sumar 
Pakistan, Deutschland, Frankreich 2003, 99 Minuten, OmU 

Inhalt 
Ayesha, eine angesehene Witwe, lebt mit ihrem heranwachsenden einzigen 
Sohn Saleem in Charkhi, einem Ort im pakistanischen Punjab nahe der 
indischen Grenze. Warum sie nie selbst an den Dorfbrunnen geht, bleibt dem 
Kind, das mit der Mutter für sie Wasser holt, ein Rätsel. Ayesha macht sich für 
die Gemeinschaft nützlich, indem sie kleinen Mädchen Koranunterricht erteilt. 
Außerdem hilft sie ihrer Freundin Shabnam, die Hochzeit der Tochter Hina 
vorzubereiten. Dass Saleem sich in die hübsche, gar nicht schüchterne Zubeida 
verliebt hat, gefällt Ayesha. Ihr Glück wäre vollkommen, wenn er sich auch 
selbst um Arbeit und eigenes Auskommen bemühen würde. 
Da brechen 1979, zwei Jahre nach dem Militärputsch von General Zia ul-Haq, 
die Folgen des Politikwechsels über das friedliche Dorf herein. Dass Zia seinen 
Amtsvorgänger, Premierminister Bhutto, hinrichten lässt, ist für die Menschen 
unbegreiflich. Gleichzeitig tauchen zwei islamistische Werber im Ort auf, die 
den frommen Muslimen klar machen, wie wenig konsequent sie bisher den 
Vorschriften des Koran gefolgt seien. Saleem, von seinem Freund 
mitgenommen, schließt sich den Fanatikern an und verzichtet ihretwegen 
auch auf seine Liebe zu Zubeida. 
Ayesha wird zunehmend von Erinnerungen an die Zeit der Staatsgründung 
von 1947 heimgesucht, über die – ebenso wenig wie in der Familie ihrer 
Freundin, die damals ihre andere Tochter, Hinas Schwester Mina, verloren hat 
– nicht mehr gesprochen wird. Der Beschluss der Regierung, den damals 
geflüchteten Sikhs den Besuch ihres Heiligtums in Charkhi zu erlauben, bringt 
einen Strom von Pilgern mit Turban in den Ort. Ayesha will den Fremden eine 
Willkommensgabe überbringen lassen, die aber den Islamisten in die Hände 
fällt. Einer der Sikhs, Jaswant, sucht seine Schwester Veero, die damals auf die 
Seite der Muslime geraten war. Der Vater hatte wie andere Männer des Dorfes 
beim Heranrücken der Feinde von seiner Frau und den Töchtern verlangt, in 
den Brunnen zu springen, um der Schändung zu entgehen. Veero aber hatte 
sich dem Selbstmord entzogen und war geflohen. Zutiefst schockiert erfährt 
Saleem, der zufällig Zeuge des ersten Zusammentreffens von Bruder und 
Schwester wird, dass seine Mutter und damit er selbst den verhassten 
"Ungläubigen" entstammt. Von den Islamisten unter Druck gesetzt, verlangt er 
von Ayesha eine öffentliche Absage. Auch die Dorfbewohner wenden sich von 
Ayesha ab. Die Frauen dürfen ihr kein Wasser mehr holen, von der 
Hochzeitsfeier wird sie ausgeschlossen. Die Bitte des Bruders, ihm ans 
Sterbebett des Vaters zu folgen, hat Ayesha abgelehnt. Als sie die Verzweiflung 
ihres Sohnes sieht, der gleichfalls isoliert ist, entschließt sie sich zum letzten 
Gang an den Brunnen. 

https://www.ezef.de/filme/ayeshas-schweigen-silent-waters/750


Saleem übergibt die in einem Kästchen verschlossenen Habseligkeiten seiner 
Mutter aus ihrer Sikh-Vergangenheit dem Fluss am Rand des Dorfes. Als 
Zubeida dazukommt, schenkt er ihr das letzte Andenken, das er noch besitzt: 
Veeros Medaillon, das der Pilger als einzige Erinnerung an die Schwester 
mitgebracht hatte. – Jahre später kommt Zubeida in der Stadt Rawalpindi, in 
der sie jetzt lebt, an einem Schaufenster mit einem laufenden Fernsehgerät 
vorbei. Auf dem Bildschirm erkennt sie in dem Reden schwingenden 
Islamistenführer Mr. Khan Saleem wieder. Sie wendet sich ab und geht 
entschlossen weiter. 

Auszug aus der Begründung der Jury der Ev. Filmarbeit, die den Film 
anlässlich seines Kinostarts in Deutschland als Film des Monats ausgezeichnet 
hat: 
"Ayeshas Schweigen" führt auf dem Hintergrund einer Familiengeschichte in 
das politisch-religiöse Spannungsgebiet im Punjab. Die Geschichte seiner 
Hauptfigur formuliert eine eindringliche Anklage gegen religiöse Intoleranz, 
die sich aus den gewalttätigen Konflikten der Vergangenheit immer wieder 
erneuert. In der Staffelung der Zeiten wiederholen sich mit vertauschten 
Fronten die gleichen zerstörerischen Konstellationen. Das erste Opfer des 
Fanatismus sind die Frauen, denen die familiären Machtverhältnisse keine 
Stimme gönnen. Mit ihrem ersten, preisgekrönten Spielfilm nimmt sich die 
pakistanische Regisseurin Sabiha 
Sumar das Recht, für diese Frauen zu sprechen.“ 

Der geschichtliche und politische Hintergrund 
Um 1500 entstand im Punjab, dem Fünf-Strom-Land der Indus-Zuflüsse, die 
Religionsgemeinschaft der Sikhs (sanskrit: "Schüler"), die sich ursprünglich 
das Ziel gesetzt hatte, Hindus und Moslems miteinander zu versöhnen. Eins 
ihrer Erkennungszeichen ist das ungeschorene Bart- und Haupthaar, Letzteres 
wird unter einem Turban verborgen. Das 1792 gegründete Großreich der 
Sikhs im Punjab wurde 1849 von den Briten erobert. Mahatma Gandhis 
Bemühungen, die Besatzung auf dem indischen Subkontinent gewaltlos 
abzuschütteln, führten zwar zur Unabhängigkeit. Die blutigen Kämpfe 
zwischen den Religionsgruppen erzwangen aber im August 1947 die 
Gründung zweier getrennter Staaten: Indien und Pakistan. Dabei verläuft die 
Grenze mitten durch den Punjab. 
Noch vor der Staatsgründung jagte die jeweilige Religionsmehrheit die 
Andersgläubigen in die Flucht. Die Umsiedlungen wurden mit großer 
Brutalität durchgeführt. Allein von November 1946 bis Mai 1947 starben im 
Punjab 4000 Menschen. "Die Hindu- und Moslem-Gemeinschaften haben in 
den schlimmsten Orgien der Gewalttätigkeit gewetteifert", erklärte der 
indische Kongresspräsident Prof. J.B. Kripalani am 15. Juni 1947: "Ich habe 
Brunnen gesehen, in den sich Frauen mit Kindern - 107 Personen im ganzen - 
stürzten, um ihre Ehre zu retten. An einem anderen Ort, einem Ort der 
Verehrung Gottes, wurden 50 junge Frauen aus dem gleichen Grunde von 



ihren Männern getötet." Die von Kripolani bezeugten "grauenhaften 
Erfahrungen" veranlassten den Kongress, sich von Gandhi loszusagen und der 
Teilung zuzustimmen. (Quelle: Louis Fischer, Das Leben des Mahatma Gandhi, 
1955) 
Nach der gemäßigten Regierung Zulfikar Ali Bhuttos führte General Zia ul-Haq 
(als Verbündeter der Westens) ab 1977 ein streng islamisches Regime nach 
der Rechtsordnung der Scharia ein, das unter anderem den Tod für 
Gebetsverweigerung, Abkehr vom Islam und Steinigung für außerehelichen 
Geschlechtsverkehr vorsah. 1980 setzte er unter Kriegsrecht Gesetze durch, 
die Frauen (z.B. nach Vergewaltigung) noch rechtloser machten. Nach Zias Tod 
1988 bei einem Flugabsturz kam als erste Frau Bhuttos Tochter Benazir an die 
Macht, allerdings nur bis 1990 und noch einmal von 1993 bis 1996. 1991 
setzte ihr zweimaliger Nachfolger und Widersacher Nawaz Sharif erneut die 
Scharia in Kraft. Sharif wurde 1999 von General Pervez Musharraf gestürzt 
(und später zu lebenslanger Haft verurteilt). 
Heute hat die Islamische Republik Pakistan ca. 190 Millionen Einwohner 
überwiegend muslimischen Glaubens, mehr als die Hälfte lebt im Punjab. Die 
städtische Bevölkerung ist mit 37 Prozent relativ gering. Die Analphabetenrate 
liegt bei 56 Prozent und ist vor allem auf dem Land hoch. Vor den Wahlen 
2002, bei denen Musharraf bestätigt wurde, versprach er, eine Frauenquote 
einzuführen. Die Verwaltung widersetzt sich jedoch. Das UN-Abkommen gegen 
die Diskriminierung von Frauen ist bisher nicht umgesetzt worden. In den 
Städten haben die Frauen größere Bildungschancen und mehr Freiheit, auf 
dem Land bleiben sie nach wie vor auf das Haus beschränkt. 

Würdigung und Kritik 
Mit "Ayeshas Schweigen" hat die bis dahin als Dokumentarfilmerin arbeitende 
Sabiha Sumar als erste Frau ihres Landes einen Spielfilm gedreht. 1961 in 
Karachi geboren, studierte sie von 1980 bis 1983 Film und Politische 
Wissenschaften in New York, danach 1984/85 internationale Beziehungen an 
der Universität Cambridge. Bereits ihre ab 1987 fürs Fernsehen gedrehten 
Dokumentarfilme beschäftigten sich mit der politischen Situation in Pakistan, 
speziell der Frauen, so auch 1999 "Don't ask why - Frag nicht warum", das 
Porträt einer 17jährigen Muslimin, und 2003 "For a Place under the Heavens" 
(ZDF/arte) über den Prozess der Islamisierung in Pakistan. 
Ursprünglich sollte "Ayeshas Schweigen" als Dokumentarfilm über die in 
Pakistan und Indien verschleppten Frauen zum 50. Jahrestag der 
Unabhängigkeit entstehen. Sabiha Sumar machte Interviews mit betroffenen 
Frauen und erfuhr dabei "fürchterliche Geschichten". So brachten 
Repatriierungsteams in beiden Ländern Frauen zurück, indem sie sie gegen 
ihren Willen von ihren neuen Familien trennten und "nach Hause" schickten, 
wo sie als "Entehrte" häufig nicht mehr aufgenommen wurden. Keine dieser 
traumatisierten Frauen war bereit, vor die Kamera zu treten. Unter diesen 
Umständen entschloss sich Sabiha Sumar, die Ergebnisse ihrer Recherchen in 
einen Spielfilm einzubringen. Bis auf wenige Darsteller bezog sie die 



Anwohner aus dem Grenzland ein und schulte sie in Workshops. In der 
indischen Schauspielerin Khirron Kher fand sie eine religiös aufgeschlossene 
Seelenverwandte, die sie an ihre Mutter erinnerte, und gab ihr die Rolle der 
Ayesha/Veero ("Veero = mutige Frau"). 
Die für Oktober 2001 geplanten Dreharbeiten mussten nach dem Anschlag 
vom 11. September verschoben werden. Die darauf einsetzende intensive 
Auseinandersetzung mit dem fanatischen Islamismus floss erkennbar in den 
Film ein. 
Sabiha Sumar sieht sich ausdrücklich "nicht als Regisseurin für Frauen": 
"Vielmehr betrachte ich mich als Regisseurin, die Geschichten erzählt, die zu 
einem besseren Verständnis unserer Vergangenheit und unserer Gegenwart 
beitragen, so dass wir unsere Zukunft besser bewältigen". 
"Ayeshas Schweigen" ist ein leiser Film mit poetischen Momenten, die durch 
ruhige Landschaftsaufnahmen betont werden. Zwei Handlungsstränge sind 
miteinander verknüpft: die Geschichte von Ayesha/Veero und die Entwicklung 
von Saleem vom trägen Jugendlichen zum aktiven Islamisten. – Die Zeitebenen 
von 1947 und 1979 sind deutlich unterschieden: Ayeshas Erinnerungen an die 
väterliche Aufforderung zum Selbstmord am Brunnen, ihre Flucht, die 
Gefangennahme und das erste Zusammentreffen mit ihrem späteren Mann 
brechen wie visionäre Heimsuchungen (in schwarzweiß) in ihren aktuellen 
Alltag ein – eine psychologisch überzeugende filmische Umsetzung von 
traumatischen Erlebnissen. Der Kontrast wird durch die liebevolle Darstellung 
des dörflichen Lebens, auch der fröhlichen Hochzeitsfeier, verstärkt. Wenn die 
verzweifelte Mutter, die nicht mehr weiß, welches der ihr bestimmte Himmel 
ist - der der Muslime oder der der  Sikhs - dann doch noch den Sprung in den 
Brunnen nachholt, bleibt die Kamera in der Totalen taktvoll fern. 
Auch sonst sind "Action"-Effekte vermieden. Der Demonstrationszug, bei dem 
die Beteiligten Knüppel und hasserfüllte Parolen gegen die Sikh-Pilger 
schwingen, wirkt bedrohlich, artet aber nicht in Tätlichkeiten aus: Die Gewalt 
kommt schleichend daher. Bilder von lebendiger Gemeinschaft und krasser 
Isolierung sind gegeneinander geschnitten, die Hektik der Stadt Rawalpindi 
gegen den ruhigen Atem dörflicher Gelassenheit. Sparsam verwendete, 
melancholische Musik wechselt mit Augenblicken der Stille, der häufig 
erklingende Ruf des Muezzin gibt dem Geschehen eine religiöse Farbe. 
Sabiha Sumar hat einen Film gedreht, der starke Frauen und schwache Männer 
zeigt (wobei zu fragen wäre, ob der Islamist Raschid ein "starker" Mann ist 
oder nur zu sein vorgibt). Sie demaskiert die eigene Gesellschaft und zeigt 
dabei, welche Chancen eine islamische Welt versäumt, wenn sie die Frauen 
unterdrückt, statt ihre Stärke zu nutzen. Dass ihr nur durch ausländisches, 
auch deutsches Geld ermöglichter Film in den vom Mainstream beherrschten 
pakistanischen Kinos nicht gezeigt würde, war ihr bewusst. Nachdem die 
pakistanische Filmkultur unter Zia "praktisch ausgelöscht" worden war 
(Sumar), wusste sie, dass sie Vorstellungen selbst organisieren musste, sollte 
ihr Film in Pakistan sichtbar sein. So bereiste sie mit einem Flying Cinema vor 



allem auch ländliche Regionen, um ihren Film in Dörfern und vor den zahlreich 
vorhandenen Frauengruppen des Landes zu zeigen. 

Pakistans Filmindustrie 
Bereits während der britischen Kolonialzeit existierte auf dem Gebiet des 
heutigen Staates Pakistan eine Filmindustrie: In Lahore waren schon Mitte der 
1920er Jahre mehrere Produktionsfirmen ansässig, und die Stadt entwickelte 
sich im Folgenden zum Zentrum der Punjabi-sprachigen Filmindustrie 
Britisch-Indiens. Nach der Unabhängigkeit und der Teilung des Landes in die 
Staaten Pakistan und Indien, in deren Folge auch berühmte Akteure der 
Filmindustrie in Bombay, wie die Schauspielerin und Sängerin Noor Jahan, 
nach Pakistan auswanderten, wurde Karachi zur wichtigsten Filmstadt des 
neuen Landes. Hier entstanden neben Produktionen in der Regionalsprache 
Sindhi fortan vor allem Filme in der neuen Nationalsprache des jungen 
Staates: dem von den Migranten aus der nordindischen Gangesebene 
mitgebrachten Urdu. 

1948 kam mit „Teri Yaad“ der erste pakistanische Film in die Kinos. 

Die 1960er- und 1970er-Jahre gelten als das goldene Zeitalter des 
pakistanischen Films. Die Menschen strömten in die Kinos, um die großen 
Stars jener Jahre wie Mohammad Ali, Waheed Murad, Zeba oder Sabiha 
Khanum auf der Leinwand zu sehen – vor allem in den immens populären 
sogenannten Urdu Socials – Urdu-sprachige Filme mit zeitgenössischen 
Themen. In ihrer Machart orientierten sich die Filme an südasiatischen Erzähl- 
und Performancetraditionen und enthielten somit auch Gesang und Tanz. In 
dieser Blütezeit gab es im Land rund 750 Lichtspielhäuser, und die 
pakistanische Filmindustrie produzierte jährlich im Schnitt  200 Filme. 
Ende der 70er-Jahre begann jedoch der langsame Niedergang des 
pakistanischen Kinos. Eine entscheidende Rolle spielte dabei die 
Machtübernahme Zia-ul-Haqs im Jahr 1977 und die darauffolgende 
Islamisierung des Landes. Unter Zia trat eine verschärfte Zensur in Kraft, die 
das filmische Schaffen sehr einengte; zudem wurde die Filmindustrie stark 
besteuert und Produzenten mussten nun, um ihrer Tätigkeit nachgehen zu 
dürfen, einen Universitätsabschluss vorweisen, den viele nicht besaßen. Dies 
alles führte dazu, dass die Filmindustrie in Karachi mehr oder minder zum 
Erliegen kam. Während die Urdu-sprachigen Filme langsam aus den Kinos 
verschwanden, erblühte das Filmschaffen in Lahore und Peshawar, wo Filme 
in den Regionalsprachen Panjabi bzw. Pashto produziert wurden und werden. 
Die vergleichsweise billig produzierten, actionlastigen B-Movies waren 
zunächst sehr erfolgreich, doch die Gewalt in den Filmen schreckte das 
Mittelschichtspublikum ab. Statt ins Kino zu gehen, zog dieses nun vor, sich zu 
Hause Hollywoodfilme oder illegale Videokopien indischer Filme anzusehen. 
Die sinkenden Zuschauerzahlen hatten die Schließung vieler Lichtspielhäuser 
zu Folge; Anfang der 1990er Jahre waren im ganzen Land nur noch 100 Kinos 



im Betrieb. Dies wirkte sich wiederum negativ auf die Qualität und die Anzahl 
der Produktionen aus – Ende der 1990er Jahre wurden jährlich nur noch rund 
80 Filme in Pakistan hergestellt. 
Zur Millenniumswende lag die einst so produktive Filmindustrie Pakistans im 
Prinzip fast vollständig brach. 
Anfang des neuen Millenniums kam jedoch wieder etwas Bewegung in die 
pakistanische Filmindustrie. Unabhängige FilmemacherInnen wie Sabiha 
Sumar wagten einen Neuanfang und versuchen, trotz fehlender Infrastruktur, 
fehlendem Know-How, fehlenden Fachkräften und einer misstrauischen, 
ausbremsenden Politik, qualitativ hochwertige Filme jenseits der 
traditionellen Mainstreamkinos zu realisieren. Ihr Bestreben war und ist es, 
eine neue Filmkultur in Pakistan zu etablieren. 
Sabiha Sumar, deren erster Spielfilm "Khamosh Pani" 2003 einer der ersten 
Filme dieser neuen Welle pakistanischer Produktionen war, nimmt dabei eine 
Vorreiterrolle ein. Schon in ihren Dokumentarfilmen nahm sie die 
gesellschaftspolitischen Entwicklungen ihres Landes unter die Lupe und 
überträgt dieses genaue Beleuchten der Dynamiken und Wirkkräfte in der 
pakistanischen Gesellschaft auch auf ihre Spielfilme. Doch nicht nur bezüglich 
der Themen und Inhalte ihrer Filme beschreitet sie neue Wege. Sie ist darüber 
hinaus bemüht, das der Industrie verloren gegangene Know-How 
wiederzugewinnen und sieht ihre Filmsets auch als eine Art Ausbildungsplatz 
für junge pakistanische Filmschaffende. Bereits während der Produktion von 
"Khamosh Pani" organisierte Sumar mehrwöchige Workshops mit den 
ausländischen Leitern der unterschiedlichen künstlerischen Ressorts  – 
"Khamosh Pani" wurde mit ausländischen Geldern finanziert – für die 
pakistanischen Crew-Mitglieder, um diese in der Organisation eines Filmdrehs 
zu schulen und sie in die Techniken, Abläufe und Arbeitsbereiche- und weisen 
der verschiedenen Ressorts einzuweisen. 
Seit diesen ersten Bemühungen, der pakistanischen Filmindustrie wieder 
neues Leben einzuhauchen, haben diverse Entwicklungen dazu geführt, dass 
sie sich mittlerweile wieder im Aufschwung befindet. Zum einen wurde 2005 
nach 40 Jahren das Importverbot für indische Filme aufgehoben. Es war 1965 
nach dem Zweiten Indisch-Pakistanischen Krieg erlassen worden, auch, um die 
einheimische Filmproduktion zu schützen. Doch waren indischen Filme trotz 
des Verbots nie aus Pakistan verschwunden und illegale Raubkopien der 
neusten Blockbuster aus Bombay weit verbreitet. Mit den indischen Filmen 
kehrte nun auch das pakistanische Mittelklassepublikum wieder in steigender 
Zahl in die Kinos zurück. Dies gab der einheimischen Filmindustrie 
Auftrieb:  Die Infrastruktur verbesserte sich, neue Kinos eröffneten und 
Kinobesitzer und Filmverleiher konnten ihre Gewinne in die Produktion von 
Filmen investieren. Zudem hatte das pakistanische Fernsehen qualitativ 
hochwertige Drama-Serien hervorgebracht, die von Publikum und Kritik 
gleichermaßen goutiert wurden - nicht nur in Pakistan selbst, sondern auch in 
den vielen Ländern, in die sie exportiert wurden, wie die des Nahen Ostens 
oder Indien. 



Die Macher dieser Serien – Regisseure und Autoren, aber auch Stars wie 
Fawad Khan oder Mahira Khan – wechselten ins Kinofach und brachten ihre 
Expertise und Erfahrung in die wieder erblühende Filmindustrie mit ein. 
Heute sind wieder regelmäßig pakistanische Produktionen in den mittlerweile 
wieder über 250 Kinos des Landes zu sehen – und zwar sowohl Mainstream-
Filme als auch kleinere Independent-Produktionen, so dass in den letzten 
Jahren so unterschiedliche Filme wie die sozialkritischen Dramen des 
Regisseurs Shoaib Mansoor „Khuda Ke Lie“ (2007), "Bol" (2011) und "Verna" 
(2017) oder Sabiha Sumars "Good Morning Karachi" (2013), der Slasher-Film 
„Zibahkhana“ (2007), der Actionthriller „Waar“ (2013) oder die Komödie 
"Jawani Phir Nahi Ani" (2015) erfolgreich im Kino liefen. 
Zwar werden nach wie vor auch noch Filme in den Regionalsprachen Punjabi, 
Pashto oder Balochi gedreht. Doch die meisten Filme des Revivals des 
pakistanischen Kinos sind wie in seinem goldenen Zeitalter auf Urdu. 

Die Filmemacherin Sabiha Sumar 
Sabiha Sumar, geboren 1961 in Karachi, Pakistan, studierte zwischen 1980-
1985 Film und Politische Wissenschaften am Sarah Lawrence College in New 
York und Internationale Beziehungen an der Universität Cambridge. In ihren 
Filmen und mit ihrer Produktionsfirma Vidhi Film hat sie sich besonders mit 
der Situation von Frauen in islamischen Gesellschaften auseinandergesetzt. Ihr 
erster abendfüllender Spielfilm „Khamosh Pani - Silent Waters" (2003) wurde 
beim Filmfestival Locarno mit dem Goldenen Leoparden als bester Film 
ausgezeichnet; es folgten 17 weitere Preise bei internationalen Festivals. 
Sabiha Sumar ist auch als Produzentin und in der Filmausbildung tätig. Der 
von Ihr produzierte Film „Saving Face“ von Daniel Junge und Sharmeen Obaid-
Chinoy wurde 2012 mit dem Oscar für Kurzdokumentarfilme und dem Emmy 
Award als bester Dokumentarfilm ausgezeichnet. 

Filmographie (Auswahl): 
1989 Who Will Cast The First Stone (Dokumentarfilm) 
1992 Where Peacocks Dance (Dokumentarfilm für Channel Four Television) 
1994 Of Mothers, Mice And Saints (Dokumentarfilm). 
1996 Suicide Warriors (Dokumentarfilm). 
1999 Frag nicht warum (Dokumentarfilm / Reihe Mädchengeschichten: 
ZDF/3Sat) 
2003 Silent Waters (Khamosh Pani / Ayeshas Schweigen) (Spielfilm) 
2007 Dinner with the President (Dokumentarfilm) 
2013 Good Morning Karachi (Spielfilm) 
2017 Azmaish. A Journey through the Subcontinent (Dokumentarfilm) 

Didaktische Hinweise 
Die zweigeteilte Handlung des Films macht "Ayeshas Schweigen" zur 
Diskussion mit verschiedenartigen Gruppen besonders geeignet. Ayeshas und 
Zubeidas Geschichte stellt Frauen vor die Frage nach der weiblichen und 



mütterlichen Rolle in der von Männern geprägten Gesellschaft. Saleems 
Werdegang vom aufmüpfigen Sohn zum religiösen Fanatiker und das 
Verhalten seiner männlichen Umwelt fordert heranwachsende junge Männer 
wie Väter heraus. Schließlich wäre auch zu erörtern, auf welche Weise 
religiöser Fundamentalismus und Rassismus "wie Rauch durch die Ritzen" 
(Sumar) in eine liberale Gemeinschaft eindringt. Der wohl für die meisten 
Zuschauer hierzulande fremdartige Hintergrund der Filmgeschichte dürfte 
dabei das Gespräch erleichtern. In einem weiteren Schritt wäre zu fragen, 
wieweit die Ergebnisse nicht auch auf unsere eigene Gesellschaft zu 
übertragen sind. 

1. Ayesha hat sich in ihr Schicksal gefügt. Fragen nach ihrer Vergangenheit, 
selbst nach ihrem verstorbenen Mann übergeht sie mit Schweigen. Das 
bescheidene gute Leben, wohl aufgehoben in der Dorfgemeinschaft, 
möchte sie auch für ihren Sohn und die Schwiegertochter sichern. Als 
die Vergangenheit in Gestalt des Bruders bei ihr einbricht, ist die 
Zweisamkeit von Mutter und Sohn allerdings schon in ratlosem bzw. 
feindseligem Schweigen erstarrt. Die todbringende Isolierung durch die 
Gemeinschaft nach dem unfreiwilligen "Outing" kann auch die 
verständnisvolle Zubeida nicht verhindern. Die junge Frau erweist sich 
als die Stärkere: Mutig entzieht sie sich den Zumutungen ihrer Umwelt. 
Sie will sich aus eigener Kraft und nicht über den Ehemann 
verwirklichen. Konsequent geht sie ihren Weg. 
Fragen: Hat Ayesha im Umgang mit ihrem Sohn Fehler gemacht? (Sie hat 
über seinen Kopf hinweg Pläne geschmiedet und seine Abwehr 
ignoriert.) Gab es eine Alternative zum Selbstmord? Warum verweigert 
sie sich einem öffentlichen Bekenntnis zum Islam? Was hindert sie, dem 
Beispiel Zubeidas zu folgen? – Findet Zubeida die richtigen Worte, um 
Saleem ihren Standpunkt zu erklären? Hat sie darüber nachgedacht, 
wieweit sich ihre Pläne (Collegebesuch und Job in der Stadt) mit der 
herkömmlichen männlichen Einstellung im Dorf vertragen? Hat diese 
Liebe eine Chance? Was hätten die Frauen des Dorfes tun müssen, um 
Ayesha und Zubeida zu halten? 
  

2. Bis zum Auftreten der islamistischen Werber könnte man Saleem als 
"Loser" ansehen: Der 17jährige verschläft den halben Tag, mag keine 
Arbeit annehmen, sieht keine Notwendigkeit, sich öffentlich zu Zubeida 
zu bekennen, lässt sich von seinem cleveren Freund mitziehen. Erst im 
Kontakt mit Raschid, dem Radikaleren der beiden Fremden, eröffnet 
sich ihm eine Perspektive. 
Als aktiver Streiter für den "wahren Islam", auch wenn er nur 
Handzettelverteiler ist, gewinnt er eine öffentliche Rolle, Bedeutung und 
Selbstbewusstsein. Der Rückhalt in der Gruppe gibt ihm Mut zur 
Konfrontation mit der Mutter; durch die Isolierung gerät er jedoch in 
einen Strudel der Gefühle. Mit der "Fluss-Bestattung" der mütterlichen 



Andenken bricht Saleem alle Brücken hinter sich ab. 
Fragen: Hat im Leben eines solchen jungen Mannes eine Frau überhaupt 
noch einen Platz? Welche Rolle spielt der fehlende Vater? Warum lässt 
sich Saleem von seinem Freund beeinflussen, nicht aber von dem 
Mädchen, in das er verliebt ist? Worin unterscheidet sich im Film 
Frauensolidarität von Männerfreundschaft? Warum schießt Saleem auf 
die in den Fluss geworfenen Blätter, als ihn die Leute nicht mehr 
beachten? Was hindert ihn, sich zu seiner Mutter zu bekennen, statt von 
ihr ein öffentliches Bekenntnis zu verlangen? Hätte ihre Einwilligung 
ihm tatsächlich geholfen? 
  

3. Über den eindrucksvoll inszenierten Familiengeschichten wird leicht 
übersehen, welch gründliche Analyse des politischen Fundamentalismus 
Sabiha Sumar mit ihrem Film vorgelegt hat. In den beiden Werbern 
zeichnet sie unterschiedliche Vorgehensweisen: Der Eine versucht 
erklärtermaßen, die Menschen zu gewinnen, indem er an ihrem Leben, 
auch an ihren Genüssen teilnimmt. Der Andere stößt sie mit seinem 
Radikalismus vor den Kopf, bedroht sie unter Hinweis auf die politische 
Macht, der er dient, versetzt sie mit Parolen in einen 
Gemeinschaftsrausch und verheißt ihnen Belohnung im Dies- und 
Jenseits. 
Mit der Autorität des Fremden aus der Stadt setzt er seine Auslegung 
des Islam absolut: Um die Frauen zu schützen, muss die Schulmauer 
erhöht, müssen die Töchter vom Vater abgeholt, dürfen die ungläubigen 
Pilger nicht geduldet werden. Raschid beherrscht auch die eigene 
Gefolgschaft mit Zuckerbrot und Peitsche: Er wirbt Saleem an, nimmt 
ihn nach Rawalpindi mit, verlangt das Bekenntnis seiner Mutter und 
droht ihm unter dem Vorwand, ihn sonst nicht schützen zu können (vor 
wem?), den Ausschluss an. 
Fragen: Was sind die Kennzeichen des Fundamentalismus? Gibt es 
Gemeinsamkeiten mit anderen Formen des Fundamentalismus (etwa im 
Nationalsozialismus, im Christentum)? Wann beginnt im Film die 
islamistische Infiltration – warum hört die fromme Dorfgemeinschaft 
auf die Fremden? Wie unterscheiden sich die Männer des Dorfes in ihrer 
Reaktion auf die Werber (der Friseur, der Postbeamte)? Warum haben 
Raschids Parolen mehr Erfolg als die erste Rede seines Weggefährten? 
Sind Witze über eine andersartige Gruppe harmlos ("Das Lieblingstier 
der Sikh?" "Läuse.") Inwieweit gleicht der nationalistische Rassismus 
des Films gegen die Sikh-Pilger der antijüdischen Propaganda des 
Nationalsozialismus? Wäre eine ähnlich geartete Kampagne – etwa 
gegen Türken – auch bei uns denkbar? Wie kann man sich davor 
schützen? Wie muss ein Mensch charakterlich beschaffen sein, um gegen 
solche Beeinflussung immun zu sein? 
  



4. In "Ayeshas Schweigen" ist der politische Fundamentalismus mit einem 
religiösen Radikalismus verknüpft, der kein Abweichen von der für 
verbindlich erklärten Auslegung des Islam erlaubt. In der Gestalt der 
Veero/Ayesha, der keine andere Wahl als der Religionswechsel bleibt, 
stellt Sabiha Sumar diese Auffassung ganz bewusst in Frage. In einer 
Schlüsselszene werden Saleem und Raschid zufällig zu Zuhörern, als 
Ayesha die kleinen Mädchen im Koran unterweist. Auf die Frage einer 
Schülerin, ob denn nur Muslime in den Himmel kämen, antwortet sie: 
"Nein, jeder, der Gutes tut. Gott vergibt, wem er will." 
Das ist das Glaubensbekenntnis der Zwangskonvertierten, die sich am 
Ende beim Sprung in den Brunnen in die Hände eines Gottes wirft, von 
dem sie mehr Barmherzigkeit erwartet als von den Menschen. Es ist 
aber auch das Credo der Regisseurin, die der Glaubensrichtung der 
Sufismus folgt, einer betont toleranten Richtung des Islam: "Es gibt 
keinen anderen Gott als die Summe aller Gottesauffassungen" ("There is 
no God but the sum of all Gods"). Für die Hauptdarstellerin Kirron Kher 
war dies sogar der Grund, im Film mitzuwirken: "Ich habe mich sehr 
stark mit der Rolle der Ayesha/Veero identifiziert auf Grund ihres 
Glaubens an einen Gott, der allen gegenüber gnädig ist, ungeachtet ihrer 
Religion" (Verleih-Mitteilung). 
Sabiha Sumar hat in einem Schweizer Interview eingeräumt, dass es 
wohl immer intolerante fundamentalistische Randgruppen geben 
werde. Ihr Film habe jedoch auf das Risiko einer fundamentalistischen 
Machtübernahme hinweisen wollen. Diese Gefahr sei jetzt sehr groß, 
auch im Westen und zwar auf Grund der weltweiten Wirtschaftskrise: 
"Alle handeln aus einem Gefühl der Verunsicherung und der Angst, und 
das ist die hohe Zeit der Politiker, die Religion als Werkzeug gegen 
Freiheit, Gleichheit und Gerechtigkeit benutzen." (Der Bund v. 
18.8.2003) 
Fragen: Wenn diese Einschätzung zutrifft – ist das Christentum noch 
stark genug, einem Missbrauch der Religion entgegenzutreten? Wieweit 
behindern Angst, Unsicherheit und mangelnde Kenntnis des eigenen 
Glaubens den interreligiösen Dialog? Ist ein aufgeklärter Islam 
vorstellbar? Wie könnte die Zusammenarbeit von Christen und 
Muslimen gegen einen politisch/religiös motivierten Fundamentalismus 
im Alltag aussehen? Wo wäre die Toleranzgrenze erreicht? 
In einer islamisch geprägten Gesellschaft wie in Pakistan, zumal auf dem 
Land, haben die Belange der Gemeinschaft Vorrang vor der 
Selbstverwirklichung des Individuums. Gegen eine damit verknüpfte 
männliche Dominanz begehren die Frauen zunehmend auf. Sie holen 
damit nach, was die europäische Frauenbewegung auf dem Weg zur 
Gleichberechtigung längst begonnen hat. Damit schließt der Film 
"Ayeshas Schweigen". Er legt aber auch den Gedanken nahe, dass der 
Kampf gegen einen aus dem Fundamentalismus erwachsenden Terror 
nur von Männern und Frauen gemeinsam gewonnen werden kann. 



Literaturhinweise und Links 
Pakistan. Land der Extreme 
Katja Mielke und Conrad Scheffer, C. H. Beck, 2013 

Dossier (2014): Die Teilung Britisch-Indiens 1947. Blutiger Weg in die 
Unabhängigkeit; 
Autor: Prof. Michael Mann 
http://www.bpb.de/internationales/asien/indien/44402/die-teilung-
britisch-indiens 

Medienhinweise 

Good Morning Karachi 
Regie: Sabiha Sumar, D/Pakistan 2012, 85 Min., Spielfilm, OmU 
Bezug DVD: www.ezef.de 

Frag nicht, warum (Don’t ask why) 
Regie: Sabiha Sumar, D/Pakistan 1999, 30 Min., Dokumentarfilm; 
Teil der Thematischen DVD „Anna, Amal und Anousheh - Mädchen zwischen 
Rollenmustern und Selbstbestimmung“, (insgesamt 8 Filme) 
Bezug DVD: www.ezef.de 

Autorin Haupttext: Dorothea Schmitt-Hollstein 
Autorin ‚Pakistans Filmindustrie‘: Sonja Majumder 
Redaktion: Bernd Wolpert 

 


