Ayeshas Schweigen - Silent Waters

Silent Waters / Khamosh Pani
Spielfilm von Sabiha Sumar
Pakistan, Deutschland, Frankreich 2003, 99 Minuten, OmU

Inhalt

Ayesha, eine angesehene Witwe, lebt mit ihrem heranwachsenden einzigen
Sohn Saleem in Charkhi, einem Ort im pakistanischen Punjab nahe der
indischen Grenze. Warum sie nie selbst an den Dorfbrunnen geht, bleibt dem
Kind, das mit der Mutter fiir sie Wasser holt, ein Réatsel. Ayesha macht sich fir
die Gemeinschaft niitzlich, indem sie kleinen Madchen Koranunterricht erteilt.
Aufierdem hilft sie ihrer Freundin Shabnam, die Hochzeit der Tochter Hina
vorzubereiten. Dass Saleem sich in die hiibsche, gar nicht schiichterne Zubeida
verliebt hat, gefallt Ayesha. Ihr Gliick ware vollkommen, wenn er sich auch
selbst um Arbeit und eigenes Auskommen bemiihen wiirde.

Da brechen 1979, zwei Jahre nach dem Militarputsch von General Zia ul-Haq,
die Folgen des Politikwechsels tiber das friedliche Dorf herein. Dass Zia seinen
Amtsvorganger, Premierminister Bhutto, hinrichten lasst, ist fiir die Menschen
unbegreiflich. Gleichzeitig tauchen zwei islamistische Werber im Ort auf, die
den frommen Muslimen klar machen, wie wenig konsequent sie bisher den
Vorschriften des Koran gefolgt seien. Saleem, von seinem Freund
mitgenommen, schlief3t sich den Fanatikern an und verzichtet ihretwegen
auch auf seine Liebe zu Zubeida.

Ayesha wird zunehmend von Erinnerungen an die Zeit der Staatsgriindung
von 1947 heimgesucht, liber die - ebenso wenig wie in der Familie ihrer
Freundin, die damals ihre andere Tochter, Hinas Schwester Mina, verloren hat
— nicht mehr gesprochen wird. Der Beschluss der Regierung, den damals
gefliichteten Sikhs den Besuch ihres Heiligtums in Charkhi zu erlauben, bringt
einen Strom von Pilgern mit Turban in den Ort. Ayesha will den Fremden eine
Willkommensgabe iiberbringen lassen, die aber den Islamisten in die Hande
fallt. Einer der Sikhs, Jaswant, sucht seine Schwester Veero, die damals auf die
Seite der Muslime geraten war. Der Vater hatte wie andere Manner des Dorfes
beim Heranrticken der Feinde von seiner Frau und den Téchtern verlangt, in
den Brunnen zu springen, um der Schiandung zu entgehen. Veero aber hatte
sich dem Selbstmord entzogen und war geflohen. Zutiefst schockiert erfahrt
Saleem, der zufallig Zeuge des ersten Zusammentreffens von Bruder und
Schwester wird, dass seine Mutter und damit er selbst den verhassten
"Unglaubigen” entstammt. Von den Islamisten unter Druck gesetzt, verlangt er
von Ayesha eine 6ffentliche Absage. Auch die Dorfbewohner wenden sich von
Ayesha ab. Die Frauen diirfen ihr kein Wasser mehr holen, von der
Hochzeitsfeier wird sie ausgeschlossen. Die Bitte des Bruders, ihm ans
Sterbebett des Vaters zu folgen, hat Ayesha abgelehnt. Als sie die Verzweiflung
ihres Sohnes sieht, der gleichfalls isoliert ist, entschlief3t sie sich zum letzten
Gang an den Brunnen.


https://www.ezef.de/filme/ayeshas-schweigen-silent-waters/750

Saleem tUbergibt die in einem Kastchen verschlossenen Habseligkeiten seiner
Mutter aus ihrer Sikh-Vergangenheit dem Fluss am Rand des Dorfes. Als
Zubeida dazukommt, schenkt er ihr das letzte Andenken, das er noch besitzt:
Veeros Medaillon, das der Pilger als einzige Erinnerung an die Schwester
mitgebracht hatte. - Jahre spater kommt Zubeida in der Stadt Rawalpindi, in
der sie jetzt lebt, an einem Schaufenster mit einem laufenden Fernsehgerat
vorbei. Auf dem Bildschirm erkennt sie in dem Reden schwingenden
[slamistenfiihrer Mr. Khan Saleem wieder. Sie wendet sich ab und geht
entschlossen weiter.

Auszug aus der Begriindung der Jury der Ev. Filmarbeit, die den Film
anlasslich seines Kinostarts in Deutschland als Film des Monats ausgezeichnet
hat:

"Ayeshas Schweigen" fiihrt auf dem Hintergrund einer Familiengeschichte in
das politisch-religiose Spannungsgebiet im Punjab. Die Geschichte seiner
Hauptfigur formuliert eine eindringliche Anklage gegen religiose Intoleranz,
die sich aus den gewalttatigen Konflikten der Vergangenheit immer wieder
erneuert. In der Staffelung der Zeiten wiederholen sich mit vertauschten
Fronten die gleichen zerstorerischen Konstellationen. Das erste Opfer des
Fanatismus sind die Frauen, denen die familidren Machtverhaltnisse keine
Stimme gonnen. Mit ihrem ersten, preisgekronten Spielfilm nimmt sich die
pakistanische Regisseurin Sabiha

Sumar das Recht, fiir diese Frauen zu sprechen.”

Der geschichtliche und politische Hintergrund

Um 1500 entstand im Punjab, dem Fiinf-Strom-Land der Indus-Zufliisse, die
Religionsgemeinschaft der Sikhs (sanskrit: "Schiiler"), die sich urspriinglich
das Ziel gesetzt hatte, Hindus und Moslems miteinander zu verséhnen. Eins
ihrer Erkennungszeichen ist das ungeschorene Bart- und Haupthaar, Letzteres
wird unter einem Turban verborgen. Das 1792 gegriindete Grofdreich der
Sikhs im Punjab wurde 1849 von den Briten erobert. Mahatma Gandhis
Bemiihungen, die Besatzung auf dem indischen Subkontinent gewaltlos
abzuschiitteln, fuhrten zwar zur Unabhangigkeit. Die blutigen Kampfe
zwischen den Religionsgruppen erzwangen aber im August 1947 die
Grindung zweier getrennter Staaten: Indien und Pakistan. Dabei verlauft die
Grenze mitten durch den Punjab.

Noch vor der Staatsgriindung jagte die jeweilige Religionsmehrheit die
Andersglaubigen in die Flucht. Die Umsiedlungen wurden mit grofder
Brutalitdt durchgefiihrt. Allein von November 1946 bis Mai 1947 starben im
Punjab 4000 Menschen. "Die Hindu- und Moslem-Gemeinschaften haben in
den schlimmsten Orgien der Gewalttatigkeit gewetteifert", erklarte der
indische Kongressprasident Prof. ].B. Kripalani am 15. Juni 1947: "Ich habe
Brunnen gesehen, in den sich Frauen mit Kindern - 107 Personen im ganzen -
stirzten, um ihre Ehre zu retten. An einem anderen Ort, einem Ort der
Verehrung Gottes, wurden 50 junge Frauen aus dem gleichen Grunde von



ihren Mannern getotet." Die von Kripolani bezeugten "grauenhaften
Erfahrungen" veranlassten den Kongress, sich von Gandhi loszusagen und der
Teilung zuzustimmen. (Quelle: Louis Fischer, Das Leben des Mahatma Gandhi,
1955)

Nach der gemaf3igten Regierung Zulfikar Ali Bhuttos fiihrte General Zia ul-Haq
(als Verbtlindeter der Westens) ab 1977 ein streng islamisches Regime nach
der Rechtsordnung der Scharia ein, das unter anderem den Tod flir
Gebetsverweigerung, Abkehr vom Islam und Steinigung fiir aufserehelichen
Geschlechtsverkehr vorsah. 1980 setzte er unter Kriegsrecht Gesetze durch,
die Frauen (z.B. nach Vergewaltigung) noch rechtloser machten. Nach Zias Tod
1988 bei einem Flugabsturz kam als erste Frau Bhuttos Tochter Benazir an die
Macht, allerdings nur bis 1990 und noch einmal von 1993 bis 1996. 1991
setzte ihr zweimaliger Nachfolger und Widersacher Nawaz Sharif erneut die
Scharia in Kraft. Sharif wurde 1999 von General Pervez Musharraf gesttirzt
(und spater zu lebenslanger Haft verurteilt).

Heute hat die Islamische Republik Pakistan ca. 190 Millionen Einwohner
uberwiegend muslimischen Glaubens, mehr als die Halfte lebt im Punjab. Die
stadtische Bevolkerung ist mit 37 Prozent relativ gering. Die Analphabetenrate
liegt bei 56 Prozent und ist vor allem auf dem Land hoch. Vor den Wahlen
2002, bei denen Musharraf bestatigt wurde, versprach er, eine Frauenquote
einzufiihren. Die Verwaltung widersetzt sich jedoch. Das UN-Abkommen gegen
die Diskriminierung von Frauen ist bisher nicht umgesetzt worden. In den
Stadten haben die Frauen grofiere Bildungschancen und mehr Freiheit, auf
dem Land bleiben sie nach wie vor auf das Haus beschrankt.

Wiirdigung und Kritik

Mit "Ayeshas Schweigen" hat die bis dahin als Dokumentarfilmerin arbeitende
Sabiha Sumar als erste Frau ihres Landes einen Spielfilm gedreht. 1961 in
Karachi geboren, studierte sie von 1980 bis 1983 Film und Politische
Wissenschaften in New York, danach 1984 /85 internationale Beziehungen an
der Universitat Cambridge. Bereits ihre ab 1987 furs Fernsehen gedrehten
Dokumentarfilme beschaftigten sich mit der politischen Situation in Pakistan,
speziell der Frauen, so auch 1999 "Don't ask why - Frag nicht warum", das
Portrat einer 17jahrigen Muslimin, und 2003 "For a Place under the Heavens"
(ZDF /arte) liber den Prozess der Islamisierung in Pakistan.

Urspriinglich sollte "Ayeshas Schweigen" als Dokumentarfilm tber die in
Pakistan und Indien verschleppten Frauen zum 50. Jahrestag der
Unabhangigkeit entstehen. Sabiha Sumar machte Interviews mit betroffenen
Frauen und erfuhr dabei "fiirchterliche Geschichten". So brachten
Repatriierungsteams in beiden Liandern Frauen zuriick, indem sie sie gegen
ihren Willen von ihren neuen Familien trennten und "nach Hause" schickten,
wo sie als "Entehrte" haufig nicht mehr aufgenommen wurden. Keine dieser
traumatisierten Frauen war bereit, vor die Kamera zu treten. Unter diesen
Umstanden entschloss sich Sabiha Sumar, die Ergebnisse ihrer Recherchen in
einen Spielfilm einzubringen. Bis auf wenige Darsteller bezog sie die



Anwohner aus dem Grenzland ein und schulte sie in Workshops. In der
indischen Schauspielerin Khirron Kher fand sie eine religios aufgeschlossene
Seelenverwandte, die sie an ihre Mutter erinnerte, und gab ihr die Rolle der
Ayesha/Veero ("Veero = mutige Frau").

Die flir Oktober 2001 geplanten Dreharbeiten mussten nach dem Anschlag
vom 11. September verschoben werden. Die darauf einsetzende intensive
Auseinandersetzung mit dem fanatischen Islamismus floss erkennbar in den
Film ein.

Sabiha Sumar sieht sich ausdrticklich "nicht als Regisseurin fiir Frauen":
"Vielmehr betrachte ich mich als Regisseurin, die Geschichten erzahlt, die zu
einem besseren Verstandnis unserer Vergangenheit und unserer Gegenwart
beitragen, so dass wir unsere Zukunft besser bewaltigen".

"Ayeshas Schweigen" ist ein leiser Film mit poetischen Momenten, die durch
ruhige Landschaftsaufnahmen betont werden. Zwei Handlungsstrange sind
miteinander verkntipft: die Geschichte von Ayesha/Veero und die Entwicklung
von Saleem vom tragen Jugendlichen zum aktiven Islamisten. — Die Zeitebenen
von 1947 und 1979 sind deutlich unterschieden: Ayeshas Erinnerungen an die
vaterliche Aufforderung zum Selbstmord am Brunnen, ihre Flucht, die
Gefangennahme und das erste Zusammentreffen mit ihrem spateren Mann
brechen wie visiondre Heimsuchungen (in schwarzweif3) in ihren aktuellen
Alltag ein - eine psychologisch iiberzeugende filmische Umsetzung von
traumatischen Erlebnissen. Der Kontrast wird durch die liebevolle Darstellung
des dorflichen Lebens, auch der frohlichen Hochzeitsfeier, verstarkt. Wenn die
verzweifelte Mutter, die nicht mehr weif3, welches der ihr bestimmte Himmel
ist - der der Muslime oder der der Sikhs - dann doch noch den Sprung in den
Brunnen nachholt, bleibt die Kamera in der Totalen taktvoll fern.

Auch sonst sind "Action"-Effekte vermieden. Der Demonstrationszug, bei dem
die Beteiligten Kntippel und hasserfiillte Parolen gegen die Sikh-Pilger
schwingen, wirkt bedrohlich, artet aber nicht in Tatlichkeiten aus: Die Gewalt
kommt schleichend daher. Bilder von lebendiger Gemeinschaft und krasser
Isolierung sind gegeneinander geschnitten, die Hektik der Stadt Rawalpindi
gegen den ruhigen Atem dorflicher Gelassenheit. Sparsam verwendete,
melancholische Musik wechselt mit Augenblicken der Stille, der haufig
erklingende Ruf des Muezzin gibt dem Geschehen eine religiose Farbe.

Sabiha Sumar hat einen Film gedreht, der starke Frauen und schwache Manner
zeigt (wobei zu fragen ware, ob der Islamist Raschid ein "starker" Mann ist
oder nur zu sein vorgibt). Sie demaskiert die eigene Gesellschaft und zeigt
dabei, welche Chancen eine islamische Welt versaumt, wenn sie die Frauen
unterdriickt, statt ihre Stirke zu nutzen. Dass ihr nur durch auslandisches,
auch deutsches Geld erméglichter Film in den vom Mainstream beherrschten
pakistanischen Kinos nicht gezeigt wiirde, war ihr bewusst. Nachdem die
pakistanische Filmkultur unter Zia "praktisch ausgeléscht" worden war
(Sumar), wusste sie, dass sie Vorstellungen selbst organisieren musste, sollte
ihr Film in Pakistan sichtbar sein. So bereiste sie mit einem Flying Cinema vor



allem auch landliche Regionen, um ihren Film in Doérfern und vor den zahlreich
vorhandenen Frauengruppen des Landes zu zeigen.

Pakistans Filmindustrie

Bereits wahrend der britischen Kolonialzeit existierte auf dem Gebiet des
heutigen Staates Pakistan eine Filmindustrie: In Lahore waren schon Mitte der
1920er Jahre mehrere Produktionsfirmen ansassig, und die Stadt entwickelte
sich im Folgenden zum Zentrum der Punjabi-sprachigen Filmindustrie
Britisch-Indiens. Nach der Unabhangigkeit und der Teilung des Landes in die
Staaten Pakistan und Indien, in deren Folge auch beriihmte Akteure der
Filmindustrie in Bombay, wie die Schauspielerin und Sangerin Noor Jahan,
nach Pakistan auswanderten, wurde Karachi zur wichtigsten Filmstadt des
neuen Landes. Hier entstanden neben Produktionen in der Regionalsprache
Sindhi fortan vor allem Filme in der neuen Nationalsprache des jungen
Staates: dem von den Migranten aus der nordindischen Gangesebene
mitgebrachten Urdu.

1948 kam mit , Teri Yaad“ der erste pakistanische Film in die Kinos.

Die 1960er- und 1970er-]Jahre gelten als das goldene Zeitalter des
pakistanischen Films. Die Menschen stromten in die Kinos, um die grof3en
Stars jener Jahre wie Mohammad Ali, Waheed Murad, Zeba oder Sabiha
Khanum auf der Leinwand zu sehen - vor allem in den immens populédren
sogenannten Urdu Socials - Urdu-sprachige Filme mit zeitgenossischen
Themen. In ihrer Machart orientierten sich die Filme an siidasiatischen Erzahl-
und Performancetraditionen und enthielten somit auch Gesang und Tanz. In
dieser Bliitezeit gab es im Land rund 750 Lichtspielhduser, und die
pakistanische Filmindustrie produzierte jahrlich im Schnitt 200 Filme.

Ende der 70er-Jahre begann jedoch der langsame Niedergang des
pakistanischen Kinos. Eine entscheidende Rolle spielte dabei die
Machtiibernahme Zia-ul-Haqs im Jahr 1977 und die darauffolgende
I[slamisierung des Landes. Unter Zia trat eine verscharfte Zensur in Kraft, die
das filmische Schaffen sehr einengte; zudem wurde die Filmindustrie stark
besteuert und Produzenten mussten nun, um ihrer Tatigkeit nachgehen zu
diirfen, einen Universititsabschluss vorweisen, den viele nicht besafien. Dies
alles fiihrte dazu, dass die Filmindustrie in Karachi mehr oder minder zum
Erliegen kam. Wahrend die Urdu-sprachigen Filme langsam aus den Kinos
verschwanden, erblithte das Filmschaffen in Lahore und Peshawar, wo Filme
in den Regionalsprachen Panjabi bzw. Pashto produziert wurden und werden.
Die vergleichsweise billig produzierten, actionlastigen B-Movies waren
zundchst sehr erfolgreich, doch die Gewalt in den Filmen schreckte das
Mittelschichtspublikum ab. Statt ins Kino zu gehen, zog dieses nun vor, sich zu
Hause Hollywoodfilme oder illegale Videokopien indischer Filme anzusehen.
Die sinkenden Zuschauerzahlen hatten die Schliefdung vieler Lichtspielhduser
zu Folge; Anfang der 1990er Jahre waren im ganzen Land nur noch 100 Kinos



im Betrieb. Dies wirkte sich wiederum negativ auf die Qualitat und die Anzahl
der Produktionen aus - Ende der 1990er Jahre wurden jahrlich nur noch rund
80 Filme in Pakistan hergestellt.

Zur Millenniumswende lag die einst so produktive Filmindustrie Pakistans im
Prinzip fast vollstdandig brach.

Anfang des neuen Millenniums kam jedoch wieder etwas Bewegung in die
pakistanische Filmindustrie. Unabhangige FilmemacherInnen wie Sabiha
Sumar wagten einen Neuanfang und versuchen, trotz fehlender Infrastruktur,
fehlendem Know-How, fehlenden Fachkriften und einer misstrauischen,
ausbremsenden Politik, qualitativ hochwertige Filme jenseits der
traditionellen Mainstreamkinos zu realisieren. [hr Bestreben war und ist es,
eine neue Filmkultur in Pakistan zu etablieren.

Sabiha Sumar, deren erster Spielfilm "Khamosh Pani" 2003 einer der ersten
Filme dieser neuen Welle pakistanischer Produktionen war, nimmt dabei eine
Vorreiterrolle ein. Schon in ihren Dokumentarfilmen nahm sie die
gesellschaftspolitischen Entwicklungen ihres Landes unter die Lupe und
ubertragt dieses genaue Beleuchten der Dynamiken und Wirkkrafte in der
pakistanischen Gesellschaft auch auf ihre Spielfilme. Doch nicht nur beziiglich
der Themen und Inhalte ihrer Filme beschreitet sie neue Wege. Sie ist dartiber
hinaus bemtiht, das der Industrie verloren gegangene Know-How
wiederzugewinnen und sieht ihre Filmsets auch als eine Art Ausbildungsplatz
fiir junge pakistanische Filmschaffende. Bereits wahrend der Produktion von
"Khamosh Pani" organisierte Sumar mehrwochige Workshops mit den
auslandischen Leitern der unterschiedlichen kiinstlerischen Ressorts -
"Khamosh Pani" wurde mit auslandischen Geldern finanziert - fiir die
pakistanischen Crew-Mitglieder, um diese in der Organisation eines Filmdrehs
zu schulen und sie in die Techniken, Abldufe und Arbeitsbereiche- und weisen
der verschiedenen Ressorts einzuweisen.

Seit diesen ersten Bemiihungen, der pakistanischen Filmindustrie wieder
neues Leben einzuhauchen, haben diverse Entwicklungen dazu gefiihrt, dass
sie sich mittlerweile wieder im Aufschwung befindet. Zum einen wurde 2005
nach 40 Jahren das Importverbot fir indische Filme aufgehoben. Es war 1965
nach dem Zweiten Indisch-Pakistanischen Krieg erlassen worden, auch, um die
einheimische Filmproduktion zu schiitzen. Doch waren indischen Filme trotz
des Verbots nie aus Pakistan verschwunden und illegale Raubkopien der
neusten Blockbuster aus Bombay weit verbreitet. Mit den indischen Filmen
kehrte nun auch das pakistanische Mittelklassepublikum wieder in steigender
Zahl in die Kinos zurtick. Dies gab der einheimischen Filmindustrie

Auftrieb: Die Infrastruktur verbesserte sich, neue Kinos eroffneten und
Kinobesitzer und Filmverleiher konnten ihre Gewinne in die Produktion von
Filmen investieren. Zudem hatte das pakistanische Fernsehen qualitativ
hochwertige Drama-Serien hervorgebracht, die von Publikum und Kritik
gleichermafsen goutiert wurden - nicht nur in Pakistan selbst, sondern auch in
den vielen Landern, in die sie exportiert wurden, wie die des Nahen Ostens
oder Indien.



Die Macher dieser Serien - Regisseure und Autoren, aber auch Stars wie
Fawad Khan oder Mahira Khan - wechselten ins Kinofach und brachten ihre
Expertise und Erfahrung in die wieder erblithende Filmindustrie mit ein.
Heute sind wieder regelmafiig pakistanische Produktionen in den mittlerweile
wieder tiber 250 Kinos des Landes zu sehen - und zwar sowohl Mainstream-
Filme als auch kleinere Independent-Produktionen, so dass in den letzten
Jahren so unterschiedliche Filme wie die sozialkritischen Dramen des
Regisseurs Shoaib Mansoor ,Khuda Ke Lie“ (2007), "Bol" (2011) und "Verna"
(2017) oder Sabiha Sumars "Good Morning Karachi" (2013), der Slasher-Film
»Zibahkhana“ (2007), der Actionthriller ,Waar” (2013) oder die Komédie
"Jawani Phir Nahi Ani" (2015) erfolgreich im Kino liefen.

Zwar werden nach wie vor auch noch Filme in den Regionalsprachen Punjabi,
Pashto oder Balochi gedreht. Doch die meisten Filme des Revivals des
pakistanischen Kinos sind wie in seinem goldenen Zeitalter auf Urdu.

Die Filmemacherin Sabiha Sumar

Sabiha Sumar, geboren 1961 in Karachi, Pakistan, studierte zwischen 1980-
1985 Film und Politische Wissenschaften am Sarah Lawrence College in New
York und Internationale Beziehungen an der Universitat Cambridge. In ihren
Filmen und mit ihrer Produktionsfirma Vidhi Film hat sie sich besonders mit
der Situation von Frauen in islamischen Gesellschaften auseinandergesetzt. Ihr
erster abendfiillender Spielfilm ,Khamosh Pani - Silent Waters" (2003) wurde
beim Filmfestival Locarno mit dem Goldenen Leoparden als bester Film
ausgezeichnet; es folgten 17 weitere Preise bei internationalen Festivals.
Sabiha Sumar ist auch als Produzentin und in der Filmausbildung tatig. Der
von Ihr produzierte Film ,Saving Face“ von Daniel Junge und Sharmeen Obaid-
Chinoy wurde 2012 mit dem Oscar fiir Kurzdokumentarfilme und dem Emmy
Award als bester Dokumentarfilm ausgezeichnet.

Filmographie (Auswahl):

1989 Who Will Cast The First Stone (Dokumentarfilm)

1992 Where Peacocks Dance (Dokumentarfilm fiir Channel Four Television)
1994 Of Mothers, Mice And Saints (Dokumentarfilm).

1996 Suicide Warriors (Dokumentarfilm).

1999 Frag nicht warum (Dokumentarfilm / Reihe Madchengeschichten:
ZDF /3Sat)

2003 Silent Waters (Khamosh Pani / Ayeshas Schweigen) (Spielfilm)
2007 Dinner with the President (Dokumentarfilm)

2013 Good Morning Karachi (Spielfilm)

2017 Azmaish. A Journey through the Subcontinent (Dokumentarfilm)

Didaktische Hinweise

Die zweigeteilte Handlung des Films macht "Ayeshas Schweigen" zur
Diskussion mit verschiedenartigen Gruppen besonders geeignet. Ayeshas und
Zubeidas Geschichte stellt Frauen vor die Frage nach der weiblichen und



miitterlichen Rolle in der von Mannern gepragten Gesellschaft. Saleems
Werdegang vom aufmiipfigen Sohn zum religiésen Fanatiker und das
Verhalten seiner mannlichen Umwelt fordert heranwachsende junge Manner
wie Viter heraus. Schlief3lich ware auch zu erortern, auf welche Weise
religioser Fundamentalismus und Rassismus "wie Rauch durch die Ritzen"
(Sumar) in eine liberale Gemeinschaft eindringt. Der wohl fiir die meisten
Zuschauer hierzulande fremdartige Hintergrund der Filmgeschichte diirfte
dabei das Gesprach erleichtern. In einem weiteren Schritt ware zu fragen,
wieweit die Ergebnisse nicht auch auf unsere eigene Gesellschaft zu
ubertragen sind.

1. Ayesha hat sich in ihr Schicksal gefligt. Fragen nach ihrer Vergangenbheit,
selbst nach ihrem verstorbenen Mann libergeht sie mit Schweigen. Das
bescheidene gute Leben, wohl aufgehoben in der Dorfgemeinschaft,
mochte sie auch fiir ihren Sohn und die Schwiegertochter sichern. Als
die Vergangenheit in Gestalt des Bruders bei ihr einbricht, ist die
Zweisamkeit von Mutter und Sohn allerdings schon in ratlosem bzw.
feindseligem Schweigen erstarrt. Die todbringende Isolierung durch die
Gemeinschaft nach dem unfreiwilligen "Outing" kann auch die
verstandnisvolle Zubeida nicht verhindern. Die junge Frau erweist sich
als die Starkere: Mutig entzieht sie sich den Zumutungen ihrer Umwelt.
Sie will sich aus eigener Kraft und nicht tiber den Ehemann
verwirklichen. Konsequent geht sie ihren Weg.

Fragen: Hat Ayesha im Umgang mit ihrem Sohn Fehler gemacht? (Sie hat
liber seinen Kopf hinweg Plane geschmiedet und seine Abwehr
ignoriert.) Gab es eine Alternative zum Selbstmord? Warum verweigert
sie sich einem offentlichen Bekenntnis zum Islam? Was hindert sie, dem
Beispiel Zubeidas zu folgen? - Findet Zubeida die richtigen Worte, um
Saleem ihren Standpunkt zu erklaren? Hat sie dariiber nachgedacht,
wieweit sich ihre Plane (Collegebesuch und Job in der Stadt) mit der
herkdmmlichen mannlichen Einstellung im Dorf vertragen? Hat diese
Liebe eine Chance? Was hatten die Frauen des Dorfes tun miissen, um
Ayesha und Zubeida zu halten?

2. Bis zum Auftreten der islamistischen Werber kdnnte man Saleem als
"Loser" ansehen: Der 17jahrige verschlift den halben Tag, mag keine
Arbeit annehmen, sieht keine Notwendigkeit, sich 6ffentlich zu Zubeida
zu bekennen, lasst sich von seinem cleveren Freund mitziehen. Erst im
Kontakt mit Raschid, dem Radikaleren der beiden Fremden, eroffnet
sich ihm eine Perspektive.

Als aktiver Streiter fiir den "wahren Islam", auch wenn er nur
Handzettelverteiler ist, gewinnt er eine o6ffentliche Rolle, Bedeutung und
Selbstbewusstsein. Der Riickhalt in der Gruppe gibt ihm Mut zur
Konfrontation mit der Mutter; durch die Isolierung gerat er jedoch in
einen Strudel der Gefiihle. Mit der "Fluss-Bestattung" der miitterlichen



Andenken bricht Saleem alle Briicken hinter sich ab.

Fragen: Hat im Leben eines solchen jungen Mannes eine Frau tiberhaupt
noch einen Platz? Welche Rolle spielt der fehlende Vater? Warum lasst
sich Saleem von seinem Freund beeinflussen, nicht aber von dem
Madchen, in das er verliebt ist? Worin unterscheidet sich im Film
Frauensolidaritit von Mannerfreundschaft? Warum schiefdt Saleem auf
die in den Fluss geworfenen Blatter, als ihn die Leute nicht mehr
beachten? Was hindert ihn, sich zu seiner Mutter zu bekennen, statt von
ihr ein o6ffentliches Bekenntnis zu verlangen? Hatte ihre Einwilligung
ihm tatsachlich geholfen?

. Uber den eindrucksvoll inszenierten Familiengeschichten wird leicht
uibersehen, welch grindliche Analyse des politischen Fundamentalismus
Sabiha Sumar mit ihrem Film vorgelegt hat. In den beiden Werbern
zeichnet sie unterschiedliche Vorgehensweisen: Der Eine versucht
erklartermafden, die Menschen zu gewinnen, indem er an ihrem Leben,
auch an ihren Gentssen teilnimmt. Der Andere stof3t sie mit seinem
Radikalismus vor den Kopf, bedroht sie unter Hinweis auf die politische
Macht, der er dient, versetzt sie mit Parolen in einen
Gemeinschaftsrausch und verheifdt ihnen Belohnung im Dies- und
Jenseits.

Mit der Autoritdt des Fremden aus der Stadt setzt er seine Auslegung
des Islam absolut: Um die Frauen zu schiitzen, muss die Schulmauer
erhoht, miissen die Tochter vom Vater abgeholt, diirfen die unglaubigen
Pilger nicht geduldet werden. Raschid beherrscht auch die eigene
Gefolgschaft mit Zuckerbrot und Peitsche: Er wirbt Saleem an, nimmt
ihn nach Rawalpindi mit, verlangt das Bekenntnis seiner Mutter und
droht ihm unter dem Vorwand, ihn sonst nicht schiitzen zu kénnen (vor
wem?), den Ausschluss an.

Fragen: Was sind die Kennzeichen des Fundamentalismus? Gibt es
Gemeinsamkeiten mit anderen Formen des Fundamentalismus (etwa im
Nationalsozialismus, im Christentum)? Wann beginnt im Film die
islamistische Infiltration - warum hort die fromme Dorfgemeinschaft
auf die Fremden? Wie unterscheiden sich die Madnner des Dorfes in ihrer
Reaktion auf die Werber (der Friseur, der Postbeamte)? Warum haben
Raschids Parolen mehr Erfolg als die erste Rede seines Weggefahrten?
Sind Witze liber eine andersartige Gruppe harmlos ("Das Lieblingstier
der Sikh?" "Lause.") Inwieweit gleicht der nationalistische Rassismus
des Films gegen die Sikh-Pilger der antijlidischen Propaganda des
Nationalsozialismus? Ware eine dhnlich geartete Kampagne - etwa
gegen Tiirken - auch bei uns denkbar? Wie kann man sich davor
schiitzen? Wie muss ein Mensch charakterlich beschaffen sein, um gegen
solche Beeinflussung immun zu sein?



4. In "Ayeshas Schweigen" ist der politische Fundamentalismus mit einem
religiosen Radikalismus verkniipft, der kein Abweichen von der fiir
verbindlich erkldrten Auslegung des Islam erlaubt. In der Gestalt der
Veero/Ayesha, der keine andere Wahl als der Religionswechsel bleibt,
stellt Sabiha Sumar diese Auffassung ganz bewusst in Frage. In einer
Schliisselszene werden Saleem und Raschid zufallig zu Zuhoérern, als
Ayesha die kleinen Madchen im Koran unterweist. Auf die Frage einer
Schilerin, ob denn nur Muslime in den Himmel kdmen, antwortet sie:
"Nein, jeder, der Gutes tut. Gott vergibt, wem er will."

Das ist das Glaubensbekenntnis der Zwangskonvertierten, die sich am
Ende beim Sprung in den Brunnen in die Hande eines Gottes wirft, von
dem sie mehr Barmherzigkeit erwartet als von den Menschen. Es ist
aber auch das Credo der Regisseurin, die der Glaubensrichtung der
Sufismus folgt, einer betont toleranten Richtung des Islam: "Es gibt
keinen anderen Gott als die Summe aller Gottesauffassungen” ("There is
no God but the sum of all Gods"). Fiir die Hauptdarstellerin Kirron Kher
war dies sogar der Grund, im Film mitzuwirken: "Ich habe mich sehr
stark mit der Rolle der Ayesha/Veero identifiziert auf Grund ihres
Glaubens an einen Gott, der allen gegeniiber gnadig ist, ungeachtet ihrer
Religion" (Verleih-Mitteilung).

Sabiha Sumar hat in einem Schweizer Interview eingeraumt, dass es
wohl immer intolerante fundamentalistische Randgruppen geben
werde. Ihr Film habe jedoch auf das Risiko einer fundamentalistischen
Machtiibernahme hinweisen wollen. Diese Gefahr sei jetzt sehr grofs,
auch im Westen und zwar auf Grund der weltweiten Wirtschaftskrise:
"Alle handeln aus einem Gefiihl der Verunsicherung und der Angst, und
das ist die hohe Zeit der Politiker, die Religion als Werkzeug gegen
Freiheit, Gleichheit und Gerechtigkeit benutzen." (Der Bund v.
18.8.2003)

Fragen: Wenn diese Einschatzung zutrifft - ist das Christentum noch
stark genug, einem Missbrauch der Religion entgegenzutreten? Wieweit
behindern Angst, Unsicherheit und mangelnde Kenntnis des eigenen
Glaubens den interreligiosen Dialog? Ist ein aufgeklarter Islam
vorstellbar? Wie konnte die Zusammenarbeit von Christen und
Muslimen gegen einen politisch/religios motivierten Fundamentalismus
im Alltag aussehen? Wo ware die Toleranzgrenze erreicht?

In einer islamisch gepragten Gesellschaft wie in Pakistan, zumal auf dem
Land, haben die Belange der Gemeinschaft Vorrang vor der
Selbstverwirklichung des Individuums. Gegen eine damit verkniipfte
mannliche Dominanz begehren die Frauen zunehmend auf. Sie holen
damit nach, was die europdische Frauenbewegung auf dem Weg zur
Gleichberechtigung langst begonnen hat. Damit schlief3t der Film
"Ayeshas Schweigen". Er legt aber auch den Gedanken nahe, dass der
Kampf gegen einen aus dem Fundamentalismus erwachsenden Terror
nur von Mannern und Frauen gemeinsam gewonnen werden kann.



Literaturhinweise und Links
Pakistan. Land der Extreme
Katja Mielke und Conrad Scheffer, C. H. Beck, 2013

Dossier (2014): Die Teilung Britisch-Indiens 1947. Blutiger Weg in die
Unabhangigkeit;

Autor: Prof. Michael Mann
http://www.bpb.de/internationales/asien/indien/44402 /die-teilung-
britisch-indiens

Medienhinweise

Good Morning Karachi
Regie: Sabiha Sumar, D /Pakistan 2012, 85 Min., Spielfilm, OmU
Bezug DVD: www.ezef.de

Frag nicht, warum (Don’t ask why)

Regie: Sabiha Sumar, D /Pakistan 1999, 30 Min., Dokumentarfilm;

Teil der Thematischen DVD ,Anna, Amal und Anousheh - Madchen zwischen
Rollenmustern und Selbstbestimmung®, (insgesamt 8 Filme)

Bezug DVD: www.ezef.de

Autorin Haupttext: Dorothea Schmitt-Hollstein
Autorin ,Pakistans Filmindustrie‘: Sonja Majumder
Redaktion: Bernd Wolpert



