
Erde und Asche 

 (Terre et cendres) Khâkestar-o-khâk 
Spielfilm von Atiq Rahimi 
Afghanistan, Frankreich 2004, 97 Min. OmU 
  

Kurzinhalt 

Ein alter Mann und sein fünfjähriger Enkel warten an einer staubigen 
Kreuzung irgendwo in der menschenleeren Weite Afghanistans auf eine 
Mitfahrgelegenheit. Hinter ihnen liegt das Grauen, die Bombardierung ihres 
Dorfes, bei der die übrige Familie ums Leben kam – mit Ausnahme des Vaters, 
der nicht im Dorf war, weil er im Kohlebergbau arbeitet. Ihn wollen Großvater 
und Enkel jetzt in dem Bergwerk besuchen, um ihm die Todesnachricht zu 
überbringen. Im bewegenden Schicksal einer Familie werden die Schrecken 
des Krieges beschworen, aber auch – zuweilen mit grimmigem Humor – die 
Solidarität und der Überlebenswille der Opfer. 

Inhalt 

Auf der offenen Ladefläche eines Lastwagens erreichen Dastaguir und sein 
kleiner Enkelsohn eine Straßenkreuzung, die jenseits einer von Einschüssen 
beschädigten Brücke liegt, die über ein ausgetrocknetes Flussbett führt. In 
dieser kargen, wüstenartigen Landschaft stehen nur zwei kleine Häuser: 
Direkt am Straßenrand ein Geschäft, dessen Auslagen vor dem Haus 
ausgebreitet sind und das von einem Händler bewohnt wird, den der Krieg aus 
Kabul hierher verschlagen hat; dann ein kleines Wachhaus, bei dem sich ein 
Schlagbaum befindet, der von einem überaus mürrischen Wächter geöffnet 
wird, sobald – was allerdings nur selten geschieht – ein LKW den Weg ins 
Kohlebergwerk nehmen möchte. Und dann liegt da noch ein ausgebrannter 
Panzer, in dessen Schatten sich eine – offenbar verwirrte – burkatragende 
Frau mit ihrer Tochter niedergelassen hat. 
Dastaguir möchte mit seinem Enkel Yassin schnell weiter zum Kohlebergwerk, 
wo sein Sohn Murad arbeitet. Aber heute, so erfährt er vom Wächter, wird 
kein Laster mehr kommen. Dies ist Dastaguir auch nicht ganz unrecht, ist es 
doch eine schreckliche Nachricht, die er seinem dort arbeitenden Sohn zu 
überbringen hat: Bei einem Angriff auf ihr Dorf hat nur er mit seinem 
Enkelkind überlebt. Die Mutter des Jungen, seine Frau und andere Verwandte 
sind alle ums Leben gekommen. Und weil ihm sein Ehrgefühl sagt, dass es für 
einen Afghanen leichter sei, selbst zu sterben, als den Tod seiner 
unmittelbaren Angehörigen ertragen zu müssen, sorgt sich Dastaguir, sein 
Sohn werde sich rächen wollen und so auch in den Kreis-lauf der Gewalt 
geraten, der in diesem vom Krieg geschlagenen Land kein Ende nehmen will. – 
„Entweder Du hast das Messer in der Hand oder an der Kehle“, so formuliert 
der Händler eines Kiosks dieses Dilemma. Im Verlauf des weiteren Wartens 



wird Dastaguir auch über den Händler und den Wächter erfahren, wie der 
Krieg sie aus der Bahn geworfen und an diesen verlassenen Ort gespült hat. 
Und als wäre sein Leid nicht schon unerträglich genug, wird er im Heimatdorf 
seiner ums Leben gekommenen Schwiegertochter eine weitere 
Schreckensnachricht erfahren. Als er das Dorf nach einem langen Fußmarsch 
erreicht, liegt auch dieses in Trümmern. Von der Familie seiner 
Schwiegertochter hat nur der alte Vater den Angriff überlebt. Aus Rücksicht 
auf das Leid der anderen verschweigt Dastaguir den Tod seiner 
Schwiegertochter und lässt sich von deren Vater das Versprechen abnehmen, 
ihr – die doch gar nicht mehr lebt – nicht von den vielen Toten in ihrer Familie 
zu berichten. 
Der kleine Yassin, der in all diesem Chaos zunächst einen ganz fröhlichen und 
unbeschwerten Eindruck macht, hat – so erfährt der Zuschauer bald – bei dem 
Angriff sein Gehör verloren. Dies hat er aber noch immer nicht ganz 
verstanden, geht er, der unentwegt plappert aber niemanden mehr hört, doch 
davon aus, alle anderen hätten ihre Stimmen verloren. Und so sucht er diese 
verlorenen Stimmen in dem leeren Panzer, weil er doch weiß dass dieser 
Verlust bei dem militärischen Angriff geschah. 
Für Dastaguir scheinen die Umstände des Todes seiner Angehörigen noch 
schlimmer zu sein, als der Tod selbst. Hat er doch mit ansehen müssen, wie 
seine Schwiegertochter während des Angriffs nackt aus dem Hammam 
geflohen ist und so ihre Ehre verloren und auch die übrige Familie entehrt hat. 
Angesichts der Trauer, die ihn zu überwältigen droht, und der Einsamkeit, vor 
der ihn nur die Verantwortung für den Enkel schützt, scheint es keinen 
Ausweg mehr zu geben. 
Und doch sind es dann die Geschichten der verschiedenen Leidensgefährten, 
die ihm weiterhelfen und die Energie geben, seinen Sohn Murad aufzusuchen. 
Die Dankbarkeit des gefangenen Soldaten für eine kleine Geste der Hilfe, die 
Lebensgeschichte, die ihm der Händler anvertraut und die Erklärungen des 
LKW-Fahrers, der ihn schließlich mit zu dem Kohlebergwerk nimmt, lassen 
Dastaguir erkennen, dass es noch größeres Leid gibt, als das seinige. Und so 
wie er sich während der Fahrt vom Trauma der Schande befreit, so weiß er 
dann auch, dass er – wie der Vater seiner Schwiegertochter – nichts Falsches 
tut, wenn er seinen Sohn zumindest im jetzigen Moment, nicht mit der ganzen 
Wucht seines Schicksals konfrontiert. 

Würdigung und Kritik 

Erde und Asche erzählt vom Krieg und seinen traumatischen Folgen für die 
Überlebenden in einem zerstörten Land. Es ist ein leiser, zurückhaltenden 
Film, dem Großes gelingt: mit einer eindrucksvollen poetischen Bildsprache 
und einer scheinbar schlichten Fabel, die sich aufs Wesentliche konzentriert, 
vermag er die Zuschauer für das Leid zu sensibilisieren, das Menschen im 
Krieg widerfährt. Erde und Asche ist ein Plädoyer für Humanität. Der Film 
verzichtet weitestgehend auf Gewaltdarstellungen, die den Zuschauer 



überwältigen und den Blick auf den eigentlichen Kern der Geschichte 
verstellen würden. So macht er den Zuschauer dafür empfänglich, sich mit den 
menschlichen Schicksalen auseinanderzusetzen, die der Film einfühlsam 
schildert. 
Schauplatz der Handlung ist eine staubige Straßenkreuzung im Hochland 
Afghanistans. Außer einzelnen Militärfahrzeugen und vorbeiziehenden 
Flüchtlingen hat sich dorthin kaum eine Menschenseele verloren. In die karge 
Szenerie haben sich Spuren des Krieges eingeschrieben: die Einschusslöcher in 
einer beschädigten Brücke, die sich über ein ausgetrocknetes Flussbett 
erstreckt; ein verlassener Panzer, der im Sand gestrandet ist und auf einer 
Anhöhe wie ein Fremdkörper schief in die Landschaft ragt. An der Brücke 
warten der alte Mann und sein Enkel darauf, dass einer der vorbeifahrenden 
Lastwagen sie zum Kohleberg-werk mitnehmen wird. Doch immer wieder 
verpassen sie den Lastwagen, der ohnedies nur selten vorbeikommt. Einmal 
ist es wegen eines Schafs, das unversehens auftaucht. Der Junge läuft dem Tier 
hinterher, bis plötzlich eine Landmine es vor seinen Augen in Stücke reißt. 
Daraufhin muss der Großvater den zitternden Jungen erst einmal beruhigen. 
Dies geschieht, gerade als ein Lastwagen anhält, der sie mitnehmen könnte. Als 
der Großvater und das Kind schließlich an der Straßenbarriere stehen, ist der 
Lastwagen längst weiter-gefahren. Ein anderes Mal möchte der 
widerspenstige kleine Junge sein Spiel nicht unter-brechen. So geht es eine 
Weile weiter, von Tag zu Tag, ohne dass die beiden von der Stelle kommen. 
Der Film lebt von der Begegnung mit den wenigen Menschen, auf die der 
Großvater und sein Enkel in dieser unwirtlichen Gegend treffen. Da ist die 
verschleierte Frau unter einer Burka, die mit ihrer Tochter im Schatten des 
verlassenen Panzers Zuflucht vor der glühen-den Sonne sucht. Nie spricht sie 
ein Wort; gelegentlich verlässt sie die Straßenkreuzung auf einem der 
vorbeikommenden Fahrzeuge, um doch immer wieder dorthin 
zurückzukehren. Es heißt, dass niemand wisse, woher sie komme, oder ihre 
Geschichte kenne. Ihre kleine Tochter spielt mit dem Jungen, doch sein 
unentwegtes Geplapper geht dem Mädchen bald auf die Nerven. Dann ist da 
der Wächter (Fateh), der mit einer tief in die Stirn gezogenen Mütze auf einem 
Stuhl neben einem Schlagbaum sitzt und sich nur rührt, wenn er ein Fahr-zeug 
passieren lassen muss. Verständnislos reagiert er auf den gebrechlichen alten 
Mann, der seine Mitfahrgelegenheit immer wieder verpasst. Aber auch er hat, 
so erzählt man sich, eine kummervolle Geschichte hinter sich. Einmal tauchen 
zwei Soldaten auf, die einen Gefangenen mit sich führen, den sie in die 
nächstgelegene Stadt (Mazar-i-Sharif) bringen sollen. Vorübergehend lösen sie 
ihm die Fesseln, damit er sich zum Gebet niederknien kann. Dem Mann wird 
vorgeworfen, den Oberbefehlshaber seines Regiments getötet zu haben, als 
dieser das Dorf des Gefangenen zerstören ließ. Als der Großvater dies hört, 
setzt er sich zu dem Gefangenen und bietet ihm von seinem Naswar (Kautabak, 
dessen narkotisierende Wirkung den Hunger stillt) an, den er in einer 
schmuckvollen Dose mit sich trägt, die ihm sein Sohn geschenkt hat. Später 
erscheint ein Mann, der mit seinen bepackten Esel ziellos durch die trockene 



Landschaft zieht. Die Tiere faszinieren den kleinen Jungen, und der Mann lässt 
ihn sogar auf dem Rücken eines Esels reiten. Das laute Geschrei des Jungen 
schmerzt den Mann in den Ohren, doch schenkt er ihm aus Mitleid für sein 
schweres Schicksal eine Rassel, die Lärm macht, wenn das Kind sie zum 
Schwingen bringt. Eine besonders angenehme Erscheinung ist der Händler 
(Mirsa Qadir), ein gebildeter Mann mit gütigem Blick, der in der öden Gegend 
ein Kiosk betreibt. Neben Rauchwaren hat er Wassermelonen und getrocknete 
Früchte, außerdem Wasser und aufgebrühten Tee im Angebot. Er hört 
Dastaguir verständnisvoll zu, wenn der alte Mann von seinem Kummer 
spricht. Doch auch er, der einst eine respektable Existenz in Kabul hatte, hat 
eine leidvolle Geschichte zu tragen, die ihn veranlasste, sein altes Leben 
aufzugeben und im tristen Niemandsland ein bescheidenes Dasein zu fristen. 
Er versucht, den alten Mann zu neuem Lebensmut zu ermutigen und bemüht 
sich, die Ängste zu zerstreuen, die Dastaguir davor zurückschrecken lassen, 
seinem Sohn die Wahrheit zu sagen. Mirsa Qadirs Lebensmaxime lautet, dass 
man geschehenes Unrecht nicht mit weiterem Unrecht vergelten soll: „Möge 
Gott ihnen allen vergeben und sie ins Paradies hinein lassen“ erwidert er, als 
der alte Mann ihm von der Vernichtung seines Dorfes und ihrer Bewohner 
berichtet. 
Hauptthema des Films ist die Kriegstraumatisierung der Zivilbevölkerung. 
„Lass uns an einen Ort gehen, an dem es Geräusche gibt“, fordert Yassin, der 
durch eine Bombenexplosion sein Gehör verloren hat, seinen Großvater auf. 
Obwohl Dastaguir sich liebevoll um den Jungen bemüht, strapaziert das 
anstrengende Kind häufig seine Nerven. Denn was man ihm sagt, kann der 
Junge nicht hören. In einer Rückblende, die von der Zerstörung des Dorfes 
erzählt, sehen wir Yassin mit geschlossenen Augen und Staub in den Haaren 
wie schlafend am Bo-den liegen. Einen Moment lang verweilt die Kamera auf 
seinem Gesicht. Der Junge habe alles gesehen, erzählt Dastaguir. Wie das Kind 
die traumatischen Ereignisse erlebt haben mag, können wir nur ahnen. Der 
Film gibt keine Erklärung, welche Auswirkungen das Erlebte auf die weitere 
psychische Entwicklung des Jungen haben werden. Aber er zeigt uns auf an-
rührende Weise, wie Yassin die furchtbaren Geschehnisse und den Verlust 
seines Gehörs auf kindliche Weise deutet. Besonders sinnfällig ist dies in einer 
Szene, die sich im Inneren des verlassenen Panzers abspielt. An dieser Szene 
deutet sich an, wie das durch den Gehörverlust von seiner Umgebung isolierte 
Kind sich in die eigene Welt des Erlebens zurückzieht. Der Junge ist in das 
stählerne Gehäuse hineingeklettert und trommelt mit einem Stock gegen die 
Innenwände des gestrandeten Kriegsvehikels. Denn er glaubt, dass der Panzer 
die Stimmen der Menschen gestohlen hat, und will diese mit seinem 
Getrommel aus der Gewalt des Panzers befreien. Am Beispiel des kleinen 
Jungen ermöglicht der Film einen Blick auf die besondere Lage von Kindern in 
Kriegsregionen. Er zeigt uns jedoch auch, wie die alten Menschen, die in ihren 
Dörfern verblieben sind, unter der Situation des Krieges leiden. 
Eine Schürfwunde auf der Stirn ist das einzige sichtbare Zeichen der Gewalt, 
die dem Großvater widerfahren ist. Doch die lässt sich leicht unter einem 



Turban verbergen. Die seelischen Verletzungen, die er erlitten hat, bleiben 
hingegen in seinem Inneren verborgen. Im Falle des kleinen Jungen macht der 
Film nicht dessen inneres Erleben nachvollziehbar. Er zeigt uns vielmehr, wie 
der Junge im ernsten Spiel seine Erlebnisse veräußerlicht. Demgegenüber 
bringt er uns unmittelbar das innere Erleben des Großvaters nahe. In 
Tagträumen und Selbstgesprächen erscheinen immer wieder die Bilder des 
Krieges und der erlittenen Gewalt, und in imaginären Dialogen stellt er sich die 
Begegnung mit seinem Sohn vor, vor der er in Wirklichkeit zurückschreckt. 
Insbesondere das imaginäre Bild der Schwiegertochter, einer schönen Frau 
mit langen dunklen Haaren, die in den Flammen eines brennenden Hauses 
verschwindet, kehrt vor seinem inneren Auge immer wieder. Anfangs ist es 
mit den Schreckensbildern ihres Todes verknüpft, doch ganz allmählich 
verwandelt sich die düstere Wahrnehmung in ein freundlicheres Fantasiebild. 
"Erde und Asche" thematisiert die Auswirkungen des Krieges auf die 
Menschen. Er verleiht dem Empfinden der Opfer, ihrem Schmerz und ihrer 
Trauer, eine Stimme. So rückt er die traurige Lebenswirklichkeit eines lange 
vergessenen Landes in den Blick, das infolge der militärischen Intervention 
der USA, die der Schreckensherrschaft der Taliban ein Ende setzte, überhaupt 
wieder in die Wahrnehmung der Weltöffentlichkeit trat. Tatsächlich hat Atiq 
Rahimi die literarische Vorlage, auf der seine Spielfilm beruht, bereits im Jahre 
1996 geschrieben, dem Jahr, als die Taliban in Afghanistan die Macht ergriffen. 
Nach den Anschlägen vom 11. September 2001 fand sein Buch plötzlich reges 
Interesse, und Atiq Rahimi, der in Paris Exil gefunden hatte, galt im Westen 
plötzlich als die literarische Stimme Afghanistans. Diese Aufmerksamkeit 
ermöglichte es Rahimi, im Jahr 2004 den Film zu realisieren. Im Film fehlen 
jegliche zeitlichen Bezüge, die auch im Roman nur punktuell erkennbar sind. 
Erde und Asche ist daher ein gegen die Gewalt des Krieges gerichtetes 
Plädoyer von zeitloser Gültigkeit. 

Zeittafel zur Geschichte Afghanistans 

19. Jahrhundert Konflikt zwischen den Kolonialmächten Russland und 
Großbritannien; Thronfolgekriege in Afghanistan; drei englisch afghanische 
Kriege (1838-1842; 1878; 1919) 

08.08.1919 Afghanistan wird unabhängig 
10.04.1923 Afghanistan erhält eine konstitutionelle Verfassung 
1930 – 1933 Herrschaft Nadir Schahs (1933 ermordet) 
1933 – 1973 Herrschaft Zaher Schahs; er greift aber erst ab 1963 aktiv in die 
Politik ein 
1949 – 1970 Fortwährende Grenzzwischenfälle und Handelsblockaden durch 
Pakistan wegen der Einheitsbestrebungen der in beiden Ländern ansässigen 
Paschtunen. 
1964 Verabschiedung einer neuen Verfassung (konstitutionelle Monarchie), 
mit Ansätzen eines westlichen Parlamentarismus. 



17.07.1973 Staatsstreich von Mohammad Daud Khan; Afghanistan wird 
Republik 
27.04.1978 Mohammad Daud wird von der pro-kommunistischen 
Demokratischen Volkspartei Afghanistan (DVPA) gestürzt und ermordet. 
Mohammad Taraki wird Präsident und Afghanistan „Demokratische Republik“. 
Afghanistan bleibt jedoch abhängig von sowjetischer Unterstützung. 
05.12.1978 Unterzeichnung eines Vertrages über „Freundschaft, gute 
Nachbarschaft und Zusammenarbeit“ zwischen Afghanistan und der 
Sowjetunion. 
16.09.1979 Nach einer gewaltsamen Auseinandersetzung mit Taraki ernennt 
sich Hafizullah Amin zum neuen Präsidenten. Wenige Wochen später wird 
Taraki ermordet aufgefunden. 
24.-27.12.1979 Sowjetische Intervention und Beginn des Afghanistan-Kriegs. 
27.12.1979 Amin wird erschossen; die Sowjets installieren Babrak Karmal als 
neuen Präsidenten. Die Mujaheddin beginnen ihren gewaltsamen Widerstand 
gegen die Kommunisten. 
1980 Eskalation des Bürgerkriegs. Die antikommunistischen Kräfte erhalten 
Unterstützung aus den USA, Pakistan und Saudi-Arabien. 
04.05.1986 Najibullah löst Babrak Karmal als Regierungschef ab. 
14.04.1988 Unterzeichnung des Friedensvertrags zwischen der afghanischen 
und pakistanischen Regierung, den USA und der Sowjetunion. 
1989 Abzug der sowjetischen Truppen aus Afghanistan 
April 1992 Najibullahs übergibt die Macht an die Mujaheddin; Afghanistan 
wird „Islamische Republik“. 
1992 – 1996 Andauernde Kämpfe um Kabul, in deren Folge die Stadt zerstört 
wird. 
Sept. 1996 Die Taliban (seit Spätsommer 1994 in Südostafghanistan aktiv) 
erobern Kabul und etablieren eine streng islamische Herrschaft. Die übrigen 
Parteien schließen sich zur Nordallianz zusammen. 
1999 US-Embargo gegen das Taliban-Regime.   
10.03.2001 Die Taliban zerstören die Buddha-Statuen in der Provinz von 
Bamyan. 
11.09.2001 Anschläge auf das World Trade Center und das Pentagon. 
07.10.2001 Beginn der von USA geführten militärischen Intervention in 
Afghanistan. 
13.11.2001 Die Hauptstadt Kabul fällt. Innerhalb weniger Wochen gelingt es 
der Nordallianz das gesamte Land einzunehmen. 
27.11. – 5.12.2001 Erste Internationale Konferenz auf dem Petersberg bei 
Bonn. 
22.11.2001 Hamed Karzai wird Übergangspräsident. Eine internationale 
Schutztruppe unter dem ISAF-Kommando wird aufgestellt. 
04.01.2002 Eine demokratische Verfassung wird verabschiedet. 
09.10.2004 Wahl des Staatspräsidenten unter internationaler Aufsicht: Hamed 
Karzai erhält die absolute Mehrheit der Stimmen. 
18.09.2005 Landesweite Parlaments- und Provinzwahlen. 



29.05.2006 Nach einem durch US-Soldaten verursachten Verkehrsunfall 
kommt es in Kabul zu gewaltsamen Ausschreitungen, bei denen mehrere 
Gebäude internationaler Organisationen niedergebrannt werden. 
31.07.+05.10.2006 Die NATO übernimmt den Oberbefehl in Süd- und 
Ostafghanistan. Ein umstrittenes Amnestiegesetz wird verabschiedet. Danach 
werden Verbrechen, die zwischen 1978 und 2001 begangen wurden, straf-
rechtlich nicht mehr verfolgt. Präsident Karsai führt Gespräche mit Taliban-
Vertretern, um Optionen für einen Friedensschluss zu sondieren. 
19.11.2009 Präsident Karzai beginnt seine zweite Amtszeit 
18.09.2010 An den zweiten Parlamentswahlen seit Sturz der Taliban beteiligte 
sich etwa ein Drittel der Stimmberechtigten. Gefälschte Stimmzettel, Mehr-
fachstimmabgaben und Einschüchterungen überschatteten die Wahlen. 
Beobachter berichteten von massivem Wahlbetrug: 20% der abgegeben 
Stimmen wurden für ungültig erklärt. Aufgrund der prekären Sicherheitslage 
blieben zahlreiche Wahllokale geschlossen. Über 40 Menschen wurden bei 
Anschlägen radikaler Islamisten getötet. Nichtsdestotrotz planen die USA eine 
schrittweise Übergabe der Verantwortung an die afghanische Regierung sowie 
einen vollständigen Abzug westlicher Truppen aus Afghanistan. 
Auch nach neunjähriger Präsenz der internationalen Schutztruppe ISAF reißen 
die Bombenanschläge, Überfälle und Entführungen im Lande nicht ab. 

Didaktische Überlegungen 

Der Film eignet sich für ein breites Spektrum an Zielgruppen, sowohl im 
Unterricht in der Sekundarstufe II als auch in der Erwachsenenbildung. Er 
eignet sich insbesondere für folgende Themenbereiche: Politik, Geschichte, 
Kultur und Landeskunde Afghanistans, Krieg und Gewalt, Kinder in Kriegs- 
und Krisengebieten, die Traumatisierung der Zivilbevölkerung durch Krieg 
und Gewalt, Menschenrechte und Flüchtlingsschutz, Internationale Konflikte 
und Friedensinitiativen. 
Jeder Film weckt Emotionen. "Erde und Asche" tut dies in ganz besonderem 
Maße, da in dem Film das Leid der Bevölkerung Afghanistans zum Ausdruck 
kommt. Deshalb empfiehlt es sich, zu Beginn der Diskussion die Zielgruppe 
erst einmal danach zu befragen, welche Gefühle dieser Film bei ihnen 
ausgelöst hat. 

Fragen und Vorschläge zum Gespräch 

• Charakterisieren Sie die Haupt- und Nebenfiguren und beschreiben Sie 
den Schauplatz. Was erfahren wir über die Figuren? Welche Szenen 
haben sich Ihnen besonders einge-prägt? Warum? Wie sehen Sie das 
Ende des Films: hoffnungsvoll oder desillusioniert? 

• Informieren Sie sich anhand aktueller Presseberichte oder Sachbücher 
über die Lebensverhältnisse in Afghanistan. Was davon wird im Film 
thematisiert? Was erfahren wir ins-besondere über das Leid der 



afghanischen Bevölkerung unter Gewalt und Verfolgung? Was vermittelt 
uns der Film über die besondere Lage von Kindern, aber auch von 
älteren Menschen, in Kriegsgebieten? Auch ein Gespräch über das 
Problem der Landminen, die im Film explizit erwähnt werden, bietet 
sich an. 

• Der Spielfilm "Erde und Asche" von Atiq Rahimi basiert auf dessen 
gleichnamigem Kurzroman. Vergleichen Sie den Film mit der 
literarischen Vorlage. Das Buch schildert die Gedanken und Gefühle des 
Großvaters, der sich selbst mit „Du“ anredet. Wie verdichtet der Film die 
Erzählung und welche gestalterischen Mittel setzt er ein, um die 
subjektive Erlebniswelt des Großvaters darzustellen? 

• Der Händler Mirsa Qadir erzählt an einer Stelle aus der Legende von 
Ssohrab und Rostam. Diese Legende stammt aus einem berühmten 
persischen Heldenepos des 11. Jahrhunderts (Shahanama). Sie handelt 
davon, wie der Held Rostam seinen Sohn Ssohrab, von dessen Existenz 
er nichts wusste, in einer Schlacht tötet, in der beide auf gegnerischen 
Seiten kämpfen. Der Händler stellt sich im Film die Frage, ob Rostham 
den Krieg wohl auch dann aufgegeben und nicht noch weitere Männer 
geopfert hätte, wenn er seinen eigenen Sohn in der Schlacht nicht 
getötet hätte. Wie lässt sich diese Sequenz als Parabel innerhalb des 
Films deuten und auf den Sinngehalt von Erde und Asche beziehen? 

• Zur poetischen Bildwelt des Films gehört das Motiv der Äpfel. Erstmals 
taucht es in der Szene auf, als der alte Mann und der Enkel sich an der 
Brücke niederlassen und in der brütenden Hitze auf die Weiterfahrt 
warten. Aus einem rotweißen Bündel, in dem der alte Mann seine 
Habseligkeiten eingewickelt hat, zieht er einen saftigen roten Apfel 
hervor. Er reicht den Apfel seinem Enkelsohn und das Kind beißt gierig 
hinein. Als der alte Mann schließlich in dem Lastwagen sitzt, der ihn 
zum Kohlebergwerk bringen soll, wo er seinen Sohn treffen will, sind die 
Äpfel plötzlich nicht mehr rot, sondern pechschwarz. Der alte Mann 
schleudert die schwarzen Äpfel aus dem Fenster des fahrenden 
Lastwagens und das rot-weiß gemusterte Tuch (im Roman ist es ein 
Apfelblütentuch) hinterher. Erklären sie die symbolische Bedeutung der 
Äpfel im Film und interpretieren Sie die Bedeutung der Szene gegen 
Ende des Films. 

• Wie viel Wahrheit erträgt der Mensch? Der alte Mann fürchtet sich 
davor, seinem Sohn die furchtbare Nachricht von der Zerstörung des 
Dorfes und dem Tod der Schwiegertochter überbringen zu müssen. 
Auch Zaynaps Vater, der vom Tod seiner Tochter nichts ahnt, ringt 
Dastaguir das Versprechen ab, der Tochter zu verschweigen, dass ihr 
Heimatdorf ebenfalls restlos zerstört wurde und nahezu alle Bewohner 
dabei getötet wurden. 

• Sollte man Ihrer Ansicht nach sein Gegenüber mit der bitteren Wahrheit 
konfrontieren oder lieber darüber schweigen, wenn sie zu schmerzhaft 



ist? Diskutieren Sie auch, welche Formen von Trauerarbeit sinnvoll sein 
können. 

• Die Rolle der Frauen in Afghanistan ist ein häufig diskutiertes Thema. 
Im Film kommt eine Frau mit Burka vor. Sie spricht kein einziges Wort, 
und wir erfahren nichts über ihre Ge-schichte. Neben Reportagen gibt es 
jedoch hinreichend Beispiele aus der Literatur und dem Film, die sich 
mit den Lebensbedingungen von Frauen in Afghanistan befassen. Atiq 
Rahimi etwa hat in seinem Roman „Stein der Geduld“ den Versuch einer 
afghanischen Frau beschrieben, sich aus ihrer Unterdrückung in der Ehe 
zu lösen. Auch Khaled Hosseinis lesens-werter Roman widmet sich dem 
Thema; er erzählt von der Freundschaft zweier Frauen in Afghanistan. 
Der Roman der kanadischen Autorin Deborah Ellis erzählt vom 
Schicksal eines afghanischen Mädchens. Der international bekannt 
gewordene Spielfilm des iranischen Regisseurs Mohsen Makhmalbaf 
„Reise nach Kandahar“ schildert die Lebenssituation von Frauen zur Zeit 
des Regimes der Taliban. Ziehen Sie diese Beispiele sowie aktuelle 
Presse-berichte heran und sprechen Sie über die Lebensverhältnisse 
von Frauen unter der Herrschaft der Taliban und im heutigen 
Afghanistan. 

• Atiq Rahimi ist ein politisch denkender Künstler, der sich in den letzten 
Jahren für den kulturellen Wiederaufbau in Afghanistan engagiert hat. In 
einem Interview hat er gesagt, Frieden, Demokratie, Menschenrechte 
und Wohlstand könne man nicht herbeidichten, sie müssten erkämpft 
werden: „Wenn Sie die Geschichte Afghanistans in den letzten dreißig 
Jahren beobachten, so stellen Sie fest, dass alle Regime dieser Zeit, ob sie 
sich nun als republikanisch, kommunistisch, demokratisch oder 
islamisch bezeichnet haben, unrechtmäßige Willkürherrschaften 
gewesen sind. Mit anderen Worten: Die Ausübung von nackter Gewalt 
gegenüber Andersdenkenden hat in unserem Land eine lange Tradition, 
die unser Tun stets prägt. Diese mittelalterliche Tradition oder wenn Sie 
so wollen politische Kultur müssen wir bekämpfen mit dem Ziel, sie 
langfristig abzulegen.“ (Quelle: 
www.afghanasamai.com/Germanasamai/ausgabe1/Atiq%20Rahimi.ht
m). Diskutieren Sie, welche Chance Ihrer Ansicht nach die Demokratie in 
Afghanistan hat. Welcher Voraussetzungen bedarf es für eine 
demokratische Entwicklung? Was können Politik und Kultur dabei 
bewirken? 

Atiq Rahimi über „Erde und Asche“ 

„Erst 1996 bin ich wieder auf den Geschmack des Schreibens gekommen. Die 
Taliban hatten gerade die Macht in Kabul übernommen, ohne dass die Welt 
besonders darauf reagierte. Daraufhin schrieb ich Terre et cendres, meinen 
ersten Roman als Zeichen des Protests dagegen, dass die internationale 
Meinung das afghanische Volk aufgegeben hatte. Dieser Roman stellt auch die 



Frage nach dem Krieg und der Notwendigkeit zu trauern, um endlich dieser 
Spirale der Gewalt und der Zerstörung zu entkommen.“ 

Bio- und Filmographie 

Atiq Rahimi wurde 1962 in Kabul geboren. Sein Vater war ein hoher 
Regierungsbeamter, die Mutter Lehrerin. 1973, im gleichen Jahr, als Atiq mit 
11 Jahren auf das französische Gymnasium wechselt, wurde die Monarchie 
gestürzt und der Vater verhaftet. Vier Jahre blieb dieser verschwunden. 1978 
folgte ein neuer Staatsstreich und diesem die sowjetische Invasion. Rahimi 
studierte Literatur in Kabul. Weil er den Militärdienst verweigert, flieht er 
1984 zunächst nach Pakistan und von dort nach Frankreich, wo er politisches 
Asyl erhält. 
In Paris studiert er Film an der Sorbonne, danach arbeitet als Journalist. Er 
lebt dort als Schriftsteller und Filmregisseur. Sein erster Roman „Erde und 
Asche“, in Dari geschrieben, wurde 1996 in Frankreich veröffentlicht und in 
mehrere Sprachen übersetzt. Das Buch fand starke internationale Beachtung. 
„Pierre de patience“ („Stein der Geduld“) ist sein erster Roman in 
französischer Sprache. Für diesen Roman, der von der Unterdrückung von 
Frauen in Afghanistan erzählt erhielt Rahimi 2008 den begehrten „Prix 
Goncourt“. Nach mehreren Dokumentarfilmen für das französische Fernsehen 
ist „Terre et cendres“ sein erster Spiel-film. Seit dem Sturz des Taliban-
Regimes engagiert Rahimi sich für den kulturellen Wiederaufbau in 
Afghanistan. Er lehrt an der Universität in Kabul und hat dort die Gründung 
eines Schriftstellerzentrums sowie eines Verlagshauses („espand“) initiiert. 

Filme 

1998 À chacun son journal (Dok.) 
2000 Zaher Shah, le royaume de l'exil (Dok.) 
2001 Nous avons partagé le pain et le sel (Dok.) 
2002 (A)fghanistan (Dok.) 
2004 Erde und Asche (Terre et cendres) 

Bücher 

2000 Erde und Asche (Terre et cendres) (München 2001) 
2002 Der Krieg und die Liebe (Les mille maisons du rêve et de la terreur) 
(München 2003) 
2005 Le Retour imaginaire (Paris 2005) (Fotografien und Texte) 
2008 Stein der Geduld (Syngué Sabour. Pierre de patience) (Berlin 2009) 

Pressestimmen 

"Mit der Verfilmung seines Romans ist Atiq Rahimi auf Anhieb ein 
Meisterwerk gelungen (...) Einer der wichtigsten Filme des Jahres." epd film 



„Der an Originalschauplätzen gedrehte Film ist ein wichtiges Lebenszeichen 
aus Afghanistan, vielleicht sogar ein Bote von Zuversicht“ FAZ 

„Ein überwältigender, ebenso kluger wie sinnlicher Film über die 
zerstörerischen Folgen eines namenlosen Krieges. Das parabelhafte, raffiniert 
strukturierte Drama vereint semidokumentarische wie surrealistische 
Elemente und kreist um die Notwendigkeit der Trauer, ohne die der Kreislauf 
von Tod und Gewalt nicht durchbrochen werden kann.“ film-dienst 

Auszeichnungen für den Spielfilm „Erde und Asche“ 

Sélection Officielle Cannes 2004 - Un Certain Regard 
Prix du Regard vers l’Avenir 2004 
Preis der Ökumenischen Jury Bratislava 2004 
Film des Monats der Jury der Evangelischen Filmarbeit 
Kinotipp der katholischen Filmkritik 

Literaturhinweise 

• Afghanistan. Kein Frieden am Hindukush (Hrsg. Frankfurter Allgemeine 
Zeitung), Frankfurt/M. 2010 (Hörbuch) 

• Christian Büttner, Regine Mehl, Peter Schlaffer, Mechthild Nauck (Hrsg.), 
Kinder aus Kriegs- und Krisengebieten. Lebensumstände und 
Bewältigungsstrategien, Frankfurt/M./New York 2004 

• Bernhard Chiari (Hrsg.), Wegweiser zur Geschichte. Afghanistan, 
3.  durchgesehene und erweiterte Auflage Paderborn u.a. 2009 (enthält 
ein umfangreiches Literaturverzeichnis mit nützlichen Hinweisen zu 
Afghanistan in Literatur, Film und Medien) 

• Khaled Hosseini, Drachenläufer, Berlin 2003 (Roman) 
• Khaled Hosseini, Tausend strahlende Sonnen, Berlin 2003 (Roman) 
• Judith Huber, Risse im Patriarchat – Frauen in Afghanistan, Zürich 2003 
• Can Merey, Die afghanische Misere: warum der Westen am Hindukush 

zu scheitern droht, Weinheim 2008 
• Rupert Neudeck, Jenseits von Kabul – Unterwegs in Afghanistan, 

München 2003 
• Pakistan und Afghanistan (Aus Politik und Zeitgeschichte Nr. 21-

22/2010) 
• Ahmed Rashid, Taliban. Afghanistans Gotteskämpfer und der neue Krieg 

am Hindukush, Bonn 2010 
• Ahmed Rashid, Sturz in Chaos. Afghanistan, Pakistan und die Rückkehr 

der Taliban, Düsseldorf 2010 
• Conrad Schetter, Kleine Geschichte Afghanistans, München 2004 (2. 

Aufl. 2007) 
• Roger Willemsen, Afghanische Reise, Frankfurt am Main 2006 
• Siba Shakib, Nach Afghanistan kommt Gott nur noch zum Weinen: Die 

Geschichte der Shirin-Gol, Bielefeld 2001 



Filmhinweise 

• Reise nach Kandahar, Spielfilm von  Mohsen Makmalbaf (Iran/F 2001) 
• Drachenläufer, Spielfilm von Marc Forster (USA 2007) 
• Im Tal der großen Buddhas, Dokumentarfilm von Christian Frei (CH 

2005) 
• Passing the Rainbow, Spielfilm von Sandra Schäfer und Elfe 

Brandenburger (D 2007) 
• Mein Herz sieht die Welt schwarz. Eine Liebe in Kabul, Dokumentarfilm 

von Helga Reidemeister (D 2009) 
• Texas – Kabul, Dokumentarfilm von Helga Reidemeister, (D 2003) 

  

Autorin der Arbeitshilfe: Margrit Frölich 
Redaktion: Bernd Wolpert 
Oktober 2010 

 


