Rachida

Spielfilm von Yamina Bachir Chouikh
Algerien, Frankreich 2002, 100 Minuten, OmU

Der Film der algerischen Filmemacherin Yamina Bachir Chouikh ist ein Film
liber Gewalt und Widerstand, iiber Angst und Mut, iiber Mannerwelten und
Frauenwelten. Ein Film liber ein Land, Algerien, dessen Bewohner durch den
Terror, durch Drohungen, Verdachtigungen, Mord und Totschlag, der viele
Unschuldige trifft, verangstigt und ihres Lebens nicht mehr sicher sind. Es ist
aber auch ein Film, der Menschen zeigt, die sich nicht unterkriegen lassen, ein
Film, der den Zeichen des Todes die des Lebens gegeniibersetzen mochte.

Inhalt

Der Film beginnt mit der Grofsaufnahme auf die Lippen einer jungen Frau, die
sich schminkt und danach die Haare richtet, bevor sie sich fiir das Klassenfoto
neben ihre Schiilerinnen und Schiiler stellt. Bei uns eine alltagliche Szene und
nicht der Rede wert; in Algerien auf dem Hohepunkt des Biirgerkrieges, Mitte
der neunziger Jahre, ein Akt des Widerstandes, der fir die Frauen
lebensbedrohend sein konnte.

Rachida, die Lehrerin, ist eine selbstbewusste junge Frau; sie ist berufstatig,
kleidet sich nach westlicher Mode, tragt ihr Haar offen, ist bei ihren
Schiilerinnen und Schiilern und bei Kolleginnen und Kollegen beliebt und
anerkannt. Ein Hauch von Heiterkeit liegt tiber den Gassen der Altstadt
Algiers, wo Rachida beschwingt zur Schule eilt. Doch nachts verriegelt ihre
Mutter die Tiire mehrfach, das Radio meldet Terroranschlage, ein Monch wird
angegriffen, ein junger Mann bastelt eine Bombe. Der Terror holt auch Rachida
ein. Auf dem Weg zur Arbeit wird sie von einer Gruppe junger Leute umringt,
die ihr ein Paket aufdrangen, das sie in die Schule mitnehmen soll. Es enthilt,
was unschwer zu erraten ist, die Bombe. Rachida reagiert mit unglaubigem
Entsetzen, einer der Jungen ist ein ehemaliger Schiiler Rachidas. Standhaft
weigert sie sich und wird darauf von einem der jungen Manner auf offener
Strafde niedergeschossen. In einer Blutlache liegt sie am Boden, niemand eilt
ihr zu Hilfe, die Morder entkommen. Totenstille.

Rachida tiberlebt den Mordanschlag, doch in Algier kann und will sie nicht
langer bleiben, fortan ist sie eine Gezeichnete, Zielscheibe weiterer Anschlage.
Mutter und Tochter ziehen sich in das leerstehende Haus einer Verwandten in
die Berge zurtck, um sich zu verstecken und zu erholen. Auch die Mutter
Rachidas ist als geschiedene, von ihrem Mann verstofiene Frau eine Gedchtete.
Stumm, verangstigt, gepeinigt schaut Rachida aus dem Autofenster, wahrend
der Wagen die kurvenreiche Strafde bewaltigt. Angstvoll beobachtet die Mutter
ihre Tochter.

Das Dorf mit seinen blithenden Biischen verspricht zunachst Ruhe und fast
eine Idylle. Die beiden Frauen richten sich im Haus der Verwandten ein; ein
neues Kleid fiur Rachida, das frohliche Gelachter der Frauen, das zutrauliche



Lacheln eines Kindes zaubern wieder Lebensfreude in den Alltag der
Gefllichteten. Geschaftige Vorbereitungen zu einer Hochzeit erinnern an alte
Traditionen und ruhige Zeiten. Doch die Idylle triigt: als Rachida zum ersten
Mal im Dorfladen einkauft, erkennt sie die Pistole im Giirtel des
Ladenbesitzers und flieht voller Angst nach Hause. ,Ich ging aus, um mich
wieder als Mensch zu flihlen, sagt sie bitter. Dennoch willigt sie sofort in das
Angebot der Behorden ein, im Dorf zu unterrichten.

Immer starker wird offenbar, dass auch im Dorf die offene patriarchale Gewalt
gegen die Frauen und die zunachst nur angedeutete, erahnte Gefahr durch den
Terrorismus allgegenwartig sind: Rachida wird in ihrem knielangen Kleid und
ihren offenen Haaren sofort von jungen Mannern angemacht; sie getraut sich
nicht ins Frauenbad aus Angst, ihre Operationsnarbe konnte als Kaiserschnitt
wahrgenommen werden. Ein junger Mann wird vom Vater seiner Freundin mit
dem Gewehr in der Hand bedroht und vertrieben. Ein schwangeres Madchen,
das von den Islamisten verschleppt und vergewaltigt wurde, kehrt ins Dorf
zuruck, hammert vergeblich an die Tiiren und sinkt schlief3lich erschopft auf
den Boden, wo es verharrt, bis die Frauen es barmherzig mit farbigen Tiichern
bedecken. Worauf der Vater seine Tochter verstofst — ,sie ist nicht langer
meine Tochter, sie hat Schande tiber die Familie gebracht” - vergeblich
versucht die Mutter, ihn zur Rason zu bringen. Und eines Tages wird Rachida
gewabhr, dass der Vater einer ihrer Schiilerinnen gemeinsame Sache mit den
Terroristen macht.

Die Augen der Kinder spiegeln die Angste der Erwachsenen wider, sie sind es
aber auch, die sich Vertrauen und Schonheit bewahrt haben. Etwa, wenn sie
einander trosten oder wenn sie in der Schule der liberraschten Rachida farbige
Seifenblasen entgegenpusten. Sie schopft Trost und Zuversicht aus den kleinen
Gesten der Kinder, doch der Albtraum von Algier sucht sie in Traumen heim.
Und die Horrorszenen von Algier erweisen sich auch im abgelegenen Dorf bald
als bittere Realitat: die Hochzeitsgesellschaft wird mitten in Tanz und Musik
von Schiissen unterbrochen, schief3end und marodierend stapft eine Gruppe
Bewaffneter nachts durch das Dorf und mordet ziellos seine Bewohner. Einer
sagt ,Schnappt Euch die neue Lehrerin“. Wieder hat der Terror Rachida
eingeholt. Die Dunkelheit schiitzt sie, in ihren Armen rettet sie einem Saugling
das Leben. Leben und Uberleben dicht neben Tod und Verderben. Stumm
verharren die Frauen an den Grabern ihrer Toten.

Der Schluss des Filmes setzt Zeichen der Hoffnung: zwar will die Mutter
Rachidas Haus und Dorf verlassen, Rachida selbst aber schnallt sich den
Walkman um und geht in die Schule, wo sich langsam auch einige wenige
Kinder einfinden. Und Karima, ihre kleine Schiilerin, deren Vater ein Terrorist
ist, traumt davon, dereinst auf den Mond zu fliegen.

Machart und Kritik

Der Film von Yamina Bachir-Chouikh zeigt anhand der Geschichte der
Lehrerin Rachida, wie sich der Terrorismus im Alltag der patriarchalen
Gesellschaft Algeriens auswirkt, wie Angst und Hass entstehen und wie der



Argwohn und die stete Bedrohung, die standige Furcht vor plétzlicher Gewalt
die Beziehungen der Menschen vergiften und ihren Alltag triiben. Tief sind die
Menschen in die komplexen Mechanismen des algerischen Terrorismus
verstrickt, der sich nicht ins einfache Schema von gut und bése einordnen
lasst. Die Jugendlichen, die Rachida angreifen, sind keine Banditen aus dem
Untergrund, es sind fast noch Kinder, in Jeans und Schirmmiitzen. Das Dorf ist
kein heiler Ort, es gibt Beziehungen zwischen Tatern und Opfern, die
Komplizenschaft zu den Terroristen wird geduldet oder gar akzeptiert. Es
herrscht das Gesetz der ,omerta“, des Stillschweigens. Den Terroristen in die
Hand spielt die Armut der Menschen, die Hoffnungslosigkeit der Jungen vor
allem, die keine Zukunftsperspektiven haben.

Wie Yamina Bachir die stete latente Bedrohung durch Gewalt und Tod
erfahrbar macht, wie sie insbesondere die Gedankenwelt der Frauen zeichnet,
ihre Angste, ihre verborgenen Gefiihle und ihre hartnickigen Versuche, die
kleinen Freuden des Alltags nicht ganz untergehen zu lassen, ist
beeindruckend. Auch Humor blitzt trotz der Schrecknisse immer wieder auf.
Etwa wenn Rachidas Mutter auf die Bedenken, dass im Haus der Verwandten
im Dorf kein Mann sei, der sie beschiitzen konnte, antwortet, dann lasse ich
mir eben einen Schnurrbart wachsen. Worauf beide Frauen in Lachen
ausbrechen. Etwas plakativ wirkt hochstens das Bemiihen der Filmemacherin,
den Horrorszenarien fast systematisch kleine Episoden der Schonheit und der
Zuversicht gegentliberzustellen. Auch auf Hintergriinde des algerischen
Bilirgerkrieges wollte Yamina Bachir bewusst nicht eingehen. Da bleiben fiir
manche Zuschauer Fragen offen. (s. Interviews)

Doch das tut diesem wunderbaren Film keinen Abbruch. Eindringlich, ganz
und gar nicht larmoyant, ist ,Rachida“ zwar eine Tragddie und gleichzeitig, mit
den Worten Yamina Bachirs ,eine Hymne an den Frieden, an das Leben.“ Und
an die Zukunft. Der Film beginnt mit der Schule und er endet mit der Schule,
die Kinder sind trotz allem die Hoffnung der Zukunft. Einen grof3en Anteil an
dem nachhaltigen Eindruck, den der Film hinterlasst, haben die beiden
Hauptdarstellerinnen, Ibtissem Djouadi als Rachida und Bahia Rachedi als ihre
Mutter.

Die Filmemacherin Yamina Bachir Chouikh

,Rachida’ ist der erste abendfiillende Spielfilm der algerischen Filmemacherin.
Sie wurde 1954 in Algier geboren und machte eine Ausbildung als Cutterin im
Centre National du Cinéma Algérien, die sie 1973 abschloss. In der Folge
arbeitete sie an vielen Filmen und Dokumentarfilmen als Cutterin mit. Dabei
lernte sie auch ihren spateren Mann, den Filmemacher Mohamed Chouikh
kennen. Sie war fiir die gesamten Dreharbeiten zustandig bei den Filmen
»,Omar Gatlao“ von Merzak Allouache (1976) und ,Vent du Sable“ von
Mohamed Lakhdar Hamine (1982). Dazwischen schrieb sie Drehbticher. 1996
begann sie mit dem Drehbuch fiir ,Rachida’. Fiinf Jahre dauerte es, bis die
notigen Finanzen aufgetrieben waren. Der Film wurde 2001 gedreht, Yamina
Bachir fiihrte auch Regie und besorgte den Schnitt. ,Rachida’ wurde in der



Folge an vielen Festivals, unter anderem 2002 in Cannes, gezeigt und erhielt
verschiedene Auszeichnungen.

Ausschnitte aus zwei Interviews mit Yamina Bachir
1. Zum politischen Hintergrund des Films:

Wie ist die Idee zu diesem Film entstanden?

Als ich mit dem Schreiben des Drehbuchs begann, hatte ich keine Ahnung, wie
ich das Thema anpacken konnte. Doch eines Tages kam es zu einem Attentat:
eine Lehrerin wurde von den Islamisten ermordet. Da sagte ich mir: warum
nicht die Geschichte dieser jungen Frau aufnehmen, um die schrecklichen
Umstande zu vermitteln, in denen das algerische Volk lebt. Ich fand die Geste
der Lehrerin, die die Umstehenden warnte und ihnen so das Leben rettete, tief
beeindruckend. In Wirklichkeit explodierte die Bombe und die Lehrerin starb.
Sie hiefs Zakia Guessab.

Im Film tiberlebt die Protagonistin. Warum?

Ich wollte auf keinen Fall in die Falle des Voyeurismus, der Sensationslust
geraten. Ich wollte keine Massaker, keine Blutbader zeigen. Ich wollte einen
Film drehen, der von der Sanftheit der Menschen vibriert, der die Poesie
dieser Kultur zeigt. Ich habe mir vorgenommen, die Gewalt nicht offen zu
zeigen. Denn das hilft nicht. Dennoch wird im Film klar, dass die Gewalt
prasent ist, genauso wie die Angst.

Im Film heifSt es einmal, der Terrorismus sei nur noch ein Uberbleibsel, der Staat
habe ihn praktisch iiberwunden. Stimmt das wirklich?

Seit zwei Jahren gibt die Regierung regelmafdig Communiqués heraus, in denen
genau dies bekraftigt wird. Leider passiert dann genau ein Tag spater ein
neuer Anschlag. Diese Geschichte ist noch nicht zu Ende. Den Terrorismus
kann man nicht einfach besiegen.

In Irland hat es flinfundzwanzig Jahre gedauert. Es handelt sich um eine
verborgene Krankheit, die ausbricht, wenn man es am wenigsten erwartet.
Man kann sie nicht per Dekret abschaffen.

Wer sind die Terroristen? Warum téten sie? Ihr Film sagt nichts dartiber.

Das war eine Entscheidung, die ich treffen musste. Anfangs wollte ich sie
tiberhaupt nicht zeigen. Ich wollte nur die Menschen zeigen, die ich liebe. Dann
entschied ich, sie als Schatten zu zeigen; wir kennen sie und gleichzeitig sind
sie unfassbar, wenn sie angreifen. Die Gesichter, die ihnen der Film verleiht,
entsprechen der Realitdt: es sind junge Leute. Wenn man ihnen auf der Strafe
begegnet, flossen sie keine Angst ein, sie gehen in der Menge unter. Das ist ihre
Strategie. Kommt dazu, dass ich keinen Film drehen wollte, der quasi ein
politisches Manifest gewesen ware. Ich wollte ein Drama erzahlen, das Drama



der involvierten Menschen. Mich hat die menschliche Seite der Geschichte
interessiert.

Sie betonen, dass manche dieser Jugendlichen der Gewalt verfallen, weil sie keine
Lebensperspektiven haben. Gibt es denn verschiedene Arten von Terroristen?

Ja. Es gibt die Jugendlichen, die auf diese Weise ihrem Unbehagen Ausdruck
verleihen und es gibt einen anderen Terrorismus, einer, der die Macht
anstrebt. Der religiose Terrorismus in unserem Land hat seine Wurzeln in
einer kranken Gesellschaft. Das Aufbegehren der Jugendlichen ist sicherlich
begriindet. Aber sie werden dann instrumentalisiert von den Leuten, die die
Macht im Staat tibernehmen wollen. Die Drahtzieher befinden sich tiberall in
der Welt, zum Beispiel, im Fall Algeriens, in den USA oder in Deutschland. Von
dort aus leiten sie die Terroranschlage und beniitzen diese 16, 17jdhrigen
Kinder als Kanonenfutter. Im Film versuche ich den Mechanismus zu
begreifen, warum unsere Sohne Terroristen werden. Das waren sie nicht
immer, ein Kind wird doch nicht als Terrorist geboren. Der Staat, die
Regierung, die ganze Gesellschaft tragt dafiir eine Verantwortung. ,Es ist auch
meine Schuld“, sagt Rachida.

Auch die Schuld der Frauen ?

Auch die Frauen halten an bestimmten Mustern fest. Bevor sie die Gewalt der
Fundamentalisten erleiden mussten, haben sie schon jene der tliberlieferten
Traditionen erlitten. Aber sie beginnen jetzt, das Gesetz des Schweigens zu
brechen. Sie leisten Widerstand, indem sie die Verbote nicht mehr innehalten.
Zum Beispiel, indem sie ohne Schleier zur Arbeit gehen. Aber wir sollten uns
nicht allzu stark mit Details beschaftigen; das Wichtigste ist nicht der Schleier,
das Wichtigste ware ein Gesellschaftsmodell, das eine Zukunft verspricht und
in dem wir uns entwickeln konnen. Gerade das aber gibt es in Algerien nicht.
Wir bleiben alten Traditionen verhaftet, einem Mangel an Kommunikation,
einer Kultur der Intoleranz. Dass das Land noch nicht im Chaos versunken ist,
verdanken wir dem starken Widerstand vieler Menschen hier. Die Lehrer
haben immer unterrichtet, die Arzte haben immer operiert, usw.

Welches ist die Rolle der Religion im Film?

Es heifst, es werde im Namen der Religion getotet. Wir sollten schnellstens mit
diesem Unsinn aufhoren: Gott kann niemals gefordert haben, dass in seinem
Namen getotet werde. Gott tragt keine Schuld an den Verbrechen der
Fundamentalisten und er trug auch nie eine Schuld an den Verbrechen der
Inquisition und des Holocaust.

(Aus ,Missione oggi*, Juni/Juli 2003)

2. Zur Asthetik und zu Reaktionen auf den Film:



‘Rachida’ ist Ihr Spielfilmdebtit. Zuvor haben Sie schon lange und erfolgreich als
Cutterin gearbeitet. Deshalb zuerst eine biografische Frage: Haben Sie sich
irgendwann gesagt, ‘ich kann und mochte auch selbst Spielfilme drehen’; oder
aber war es dieses Thema, das Sie dazu gebracht hat, selbst die Regie zu
libernehmen?

Nein, ich habe mir nicht gesagt ,Ich kann auch einen Film machen’, sondern es
waren die Umstande, denen ich mich gegentiber sah. Ich wollte auf meine
personliche Art ein Zeugnis ablegen von der Situation in meinem Land. Denn
es gibt so wenige Bilder. Und die Bilder, die es bereits Uiber dieses Drama gab,
die Bilder die es im Fernsehen zu sehen gibt, argerten mich, ja sie machten
mich richtig wutend. Ich litt mit den Opfern und empdorte mich gleichzeitig
uber die Art und Weise, wie mit ihnen umgegangen wird, mit jenen, die taglich
umgebracht werden. Ich wollte von der Alltaglichkeit dessen erzahlen, wie die
Leute diese standige Gewalt erfahren. Ich wollte diesen Menschen ein Gesicht
geben. Also, das ist einer der Grinde, der mich dazu gebracht hat, diesen Film
zu realisieren.

Ich mochte spdter noch auf lhren spezifischen Umgang mit diesen Bildern
zurtickkommen, zundchst aber nach der Haltung Ihrer Protagonistin fragen:
Schon bald nach dem Attentat fragt Rachida ihre Mutter: ,Warum gerade ich?’ -
eine Frage, die ihr aber weder die Mutter noch irgendein anderer Mensch
vernlinftige beantworten kénnte. Sie wollen mit ihrem Film aber auch keine
Antwort geben auf diese Frage - oder verstehe ich Sie damit falsch?

Vor allem zu Beginn des Terrors wurde, sobald jemand umgebracht worden
war, schon bald von Griinden gesprochen, die vielleicht zu dem Mord gefiihrt
hatten. Dies empfand ich schon fast schon als Entschuldigung fiir den Mérder
und als Beschuldigung des Opfers.

Und was die Griinde fur die Gewalt angeht, so finden sich Griinde ftr die
Gewalt, die im Film auch unterschwellig erkennbar werden. Aber ich habe
nicht den ,Schlissel’, um diese Barbarei zu verstehen. Ich kann sie nicht
verstehen und ich will sie auch nicht verstehen! Denn wenn ich versuchte, sie
zu verstehen, versuchte ich damit auch schon, sie zu rechtfertigen. Aber es gibt
keine Rechtfertigung dafiir, einem anderen Menschen das Leben zu nehmen!
Es gibt keine Umsténde, die zu beachten sind, wenn sich jemand entschlief3t,
einen Menschen zu toten! Der Morder geht davon aus, dass die Person, die er
totet, nicht denkt wie er selbst, wie wir alle - und dass sie deshalb kein Recht
hat, iberhaupt zu existieren!

Diese Position, dass die Opfer sonst selbst schuld sind, wird erkennbar, wenn
Rachidas Verlobter zu argumentieren beginnt: ,Ich hab’ Dir immer gesagt...’

Ja genau, das ist Teil dieser Entschuldigungen: Man sollte dies nicht tun, man
sollte das nicht tun. Man sollte nicht so ausgehen... Und was diese Angst
betrifft, so wollte ich einen Film machen, der diese einfach nicht akzeptiert!



Die Strategie der Frauen erscheint mir insgesamt eher subversiver Art zu sein. So
wie es die Lehrerin mit dem Kopftuch nicht auf einen Konflikt ankommen lassen
mochte, als sie mit auf das Foto soll. Sie entscheidet, ,Ich komme nicht mit auf
dieses Foto!” Aber sie hort dann trotzdem Musik, was ja auch ‘verboten’ ist.

Fir sie ist es viel wichtiger, das bislang schon Erreichte zu erhalten, vor allem,
arbeiten zu kénnen. So ist dieses Verhalten auch eine Art von
Selbstverteidigung, vielleicht sogar noch mehr, eine intelligentere Art zu
kampfen. Aufierdem wollte ich nicht manichaisch sein und so tun, als ihr der
Zugang zu allem verschlossen, nur weil sie ein Kopftuch tragt. Mich stort es
nicht, wenn jemand den Schleier tragt. So lange er nicht die Freiheiten der
Anderen stort. Mit dieser Haltung bin ich an den Film herangegangen. Wiirde
ich diese Frau verurteilen, so ware ich wie die, die mich meiner Freiheiten
berauben. Dann wire ich ebenso intolerant.

Dieser moralischen Haltung entspricht ja auch eine dsthetische Konzeption des
Films: Direkt nach dem Attentat herrscht absolute Stille im Film - dies ist ja nicht
realistisch, denn eine Grofsstadt verstummt nicht; die Menschen schreien, Autos
horen nicht auf zu fahren. Im Film jedoch herrscht zundchst die totale Stille.
Dann kommt die alte Frau und betet mit Rachida, oder was tut sie?

Ja, das ist eine Art letztes Sakrament. Im Islam bedarf es dafiir keines
Priesters; das kann jeder machen.

Dann verstehe ich es auch richtig, dass das Leintuch, das kurz darauf aus einem
der oberen Stockwerke herabgeworfen wird - direkt auf die Kamera, d.h. den
Zuschauer zu - als Leichentuch zu verstehen ist. Symbolisch ist es also zundhst so,
als ob das Leichentuch iiber alles gebreitet werde. Doch so einfach ist es nicht.
Denn das Leben geht nach dem Moment der Stille weiter. Rachida tiberlebt, und
auch die algerische Gesellschaft widersteht dem Terror...

... Genauso ist es. Anfangs kommt niemand der umstehenden Passanten zu
Hilfe. Die Leute sind feige. Sie haben Angst. Aber dies ist irgendwie ja auch
menschlich. Ich mochte dieses Verhalten nicht stigmatisieren. Und dann
reagieren sie ja auch: die alte Frau, die Jugendlichen, die ein Auto anhalten und
die junge Frau einladen. Es ist ein zutiefst menschliches Verhalten

... deshalb die Stille? Bedeutet dies, einen Moment wird das Leben angehalten,
dann besinnen sich die Menschen wieder, packen an?

Ja, so ist es. Das ist nicht nattirlich. Auch fiir mich ist dies symbolisch. Ich habe
mehrere Bombenexplosionen in belebten Vierteln miterlebt. Unmittelbar nach
der Explosion herrschte jeweils kurz eine flirchterliche Stille. Eine Stille des
Todes. Die Zeit ist fiir einen Moment angehalten. Da sind so viele Eindrticke...
Diese Empfindung wollte ich im Film wiederaufleben lassen.



Im Film ist diese Bedrohung durch den Terror allgegenwdirtig; aber in der
Darstellung der direkten Gewalt beschrdnken Sie sich auf das absolute Minimum.

Ja, das hatte ich mir von Anfang an so vorgenommen.
Warum?

Warum? Die ganze Situation war so schwerwiegend, auch so absurd. Hatte ich
versucht, die Gewalt auch noch direkt darzustellen, dann hatten die Zuschauer
von Anfang bis Ende nur geheult und mit gelitten - das wiirde aber nicht
weiterhelfen. Ich wollte den Menschen, von denen ich erzahle, ihre Wiirde
lassen! Und ich wollte diese Gewalt fiir den Zuschauer gleichzeitig spuirbar
machen, wollte dass er sich identifizieren kann. Man muss dazu keine
getoteten Menschen sehen. Es gibt andere Methoden, um diesen Grad der
Gewalt splirbar zu machen.

Um beim Zuschauer zu bleiben. Sie hatten mittlerweile viele Vorstellungen in
Europa, wo den Menschen, anders als in Algerien, die ganzen Hintergriinde nicht
prdsent sind. Sind Sie tiberrascht von der Reaktion des europdischen Publikums?
Oder anders gefragt, was tiberrascht sie hier an den Fragen oder an der Reaktion
des Publikums?

Jedes Publikum ist anders, jede Person ist anders. Ich respektiere auch die
Fragen - bis zu einem bestimmten Punkt. Doch jenseits dieses Punktes diirften
bestimmte Fragen eigentlich nicht mehr vorkommen. Ich denke mir dann:
wenn diese Person, die diese Frage stellt, nicht gekommen ist, um aus dem
Film eine Antwort zu erfahren, dann kann ich diese Fragen auch nicht
beantworten. Ich kann diesen Menschen die Gewalt nicht erklaren. Diese
Gewalt ist da. Fiir mich besteht deshalb keine Notwendigkeit sie zu begriinden.
Es ist wichtig und notwendig zu verstehen, dass gewisse Haltungen zu Gewalt
fiihren konnen. Aber es ist nicht notwendig zu verstehen, was die Gewalt
auslost oder daruber nachzudenken warum gerade diese Menschen
gewalttatig sind. Sonst ist es wie bei uns, wenn man beginnt, Entschuldigungen
zu finden.

Wenn es aber in Europa oder Amerika passiert, stellen sich die Leute nicht
dieselben Fragen. Sofort bezichtigen sie die Leute, die der Grund fiir diese
Gewalt sind. Als die beiden Tiirme explodiert sind haben sie sofort gesagt, das
sind die Islamisten, das ist der islamische Terror - sofort gab es einen
weltweiten Konsens dariiber. Wenn es aber in einem Land wie bei uns
geschieht, dann fangen die Menschen an Fragen zu stellen, gibt es Zweifel - das
ist ein Ungleichgewicht auf der Ebene der Akzeptanz. Der Gewalt, die in einem
Land stattfindet, einen Namen zu geben und sicher zu sein, wahrend fir die
gleiche Gewalt in einem anderen Land versucht wird, Erklarungen und
Entschuldigungen zu finden.



»~Rachida“ ist seit langer Zeit der erste algerische Spielfilm, der das Thema des
Terrors direkt angeht. Welche konkreten Erwartungen haben Sie, wenn der Film
jetzt in einigen Kinos in Algier gezeigt wird. Was kann der Film in der
algerischen Offentlichkeit bewirken?

Als ich begonnen habe das Drehbuch zu schreiben, war es mir am wichtigsten,
die Dinge so zu erzahlen, wie sie mir begegnet sind. Denn ich fand, dass die
Menschen nicht wirklich verstanden was geschah - aus den Griinden, wie ich
sie bereits genannt habe. Jetzt, mit dem Blick zurtick - diese Zeit liegt schon
fiinf Jahre zuriick - hat sich mein Blick etwas verandert. Die Gewalt ist weniger
geworden. Sie existiert zwar weiterhin, aber nicht mehr in dieser Intensitat als
zu jener Zeit, als ich das Drehbuch schrieb. Aber auch jetzt sehe ich selber
keinerlei Losungen fiir diese Probleme. Vielleicht ist es nur dies, dass man
diese Bilder wie einen Spiegel sieht. Vielleicht kann dies die Menschen zum
Nachdenken bringen und sie erkennen in welchem Schlamassel wir stecken!
Denn fur mich ist es ein Schlamassel, ein Misserfolg wie die Verantwortlichen
das Land verwalten und regieren Aber ich weifd auch nicht wie die Dinge zu
andern sind. Meine einzige Absicht war es deshalb, eine Geschichte aufrichtig
und glaubwiirdig zu erzdhlen... Also ich weif$ auch nicht wie es weitergehen
kann.

Sie wollten also nicht gezielt, eine 6ffentliche Debatte provozieren, sondern wenn
ich Sie richtig verstehe, ging es Ihnen eher darum, Zeugnis von diesen
Ereignissen zu geben?

Ja, weil es keine Bilder dazu gab.

(Interview anldsslich der deutschen Premiere des Films bei den Franzédsischen
Filmtagen Ttibingen-Stuttgart, Nov. 2003; abgedruckt in: Zeitschrift
Entwicklungspolitik 4/2004).

Hintergriinde zum algerischen Bilirgerkrieg

,Rachida’ spielt in einer Zeit, die man in Algerien als nicht enden wollende
Apokalypse bezeichnen kann, einer Zeit des Terrors und des heillosen
Durcheinanders, wo Menschen auf offener Strafde ermordet werden, wo
Spitzel bis in engste Freundeskreise ihren Verrat tiben, wo keiner mehr dem
andern traut, wo Gewalt den Alltag der Menschen bis ins Privateste bestimmt.
Es ist die schlimmste Zeit des Biirgerkrieges zwischen den verschiedenen
Gruppen der fundamentalistischen Islamisten und der Armee, sie bekampfen
sich gegenseitig und untereinander und das Volk ist langst zwischen alle
Fronten geraten. Wer Widerstand leistet oder nur in Verdacht gerat, sich
gegen die Gewalt wehren zu wollen, wird ermordet, auch Frauen und Kinder.
Die Islamisten, die in Algerien einen totalitiren Gottesstaat errichten wollten,
sahen ihre Chance anfangs der neunziger Jahre gekommen, nachdem das
herrschende Regime der Militars, in Algerien kurz ,Le Pouvoir®, die Macht,



genannt, 1988 unter dem Druck massiver Strafdendemonstrationen gegen die
steigenden Brotpreise und unter dem Druck des westlichen Auslandes
zogernd die Einfiihrung eines Mehrparteiensystems beschlossen hatte.

Bei den Parlamentswahlen, im Dezember 1991, siegte im ersten Durchgang
die neu gegriindete ,Islamische Heilsfront” FIS und eine FIS-Mehrheit im
neuen Parlament war abzusehen. Die Militdrs bangten um ihre Macht; sie
annullierten kurzerhand die Wahlen, erklarten den Ausnahmezustand, setzten
ein ,Hohes Staatskomitee” unter ihrer Fiihrung als Regierung ein und verboten
die FIS.

Um den Schein zu wahren, holten die Generale den ehemaligen Kriegshelden
Mohammed Boudiaf nach 28 Jahren Exil nach Algerien zurtick und machten
ihn zum Prasidenten. Doch Boudiaf erwies sich nicht als fiigsamer
Vorzeigeprasident, was ihm das Leben kosten sollte. Als er anfing, der
Korruption unter den Vertretern des ,Pouvoir”, den hohen Militiars und
Ministern, nachzugehen, wurde er am 29.Juni 1992 erschossen, von einem
Leibwachter und, so muss man annehmen, auf Anordnung der Machtigen. An
seinem Begrabnis nahm ,Le Pouvoir” geschlossen teil.

1992, unmittelbar nach dem Verbot der FIS, explodierten in Algier die ersten
Bomben, verschwanden Menschen, blieben Dorfbewohner mit
durchschnittenen Kehlen liegen, wurden Schriftsteller, Sanger, Professoren,
Journalisten, Lehrerinnen, Manner, Frauen und Kinder auf offener Strafde
ermordet.

Der Widerstand der Fundamentalisten organisierte sich in verschiedenen
Gruppierungen: die wichtigsten waren die ,Armee Islamique du Salut“ AIS als
bewaffneter Arm der FIS und die ,,Groupes Islamiques Armés“ GIA, die
radikalste der Terrorgruppen. Ihre Angehorigen waren oft Analphabeten,
Arbeitslose, Menschen, die nichts zu verlieren hatten. Die islamistischen
Terroristen errichteten Strafdensperren, erpressten Abgaben von Autofahrern
und Schutzgelder von Ladeninhabern. Sie besetzten Fabriken, nahmen den
Bauern Ernten und Tiere weg, vergewaltigten ihre Frauen und Tochter und
bedrohten Intellektuelle und alle Frauen, die es wagten, ohne Schleier aus dem
Haus zu gehen, mit dem Tod. Jene, die als Protest unverschleiert morgens zur
Arbeit gingen, wussten nicht, ob sie ihr Haus und ihre Familie am Abend
wiedersehen wiirden.

Die Armee und ihre paramilitarischen Gruppen schlugen zuriick, die Methoden
glichen jenen der Islamisten. Die Polizei verhaftete und erschoss Gegner,
Protestierende und harmlose Passanten, in den Gefangnissen wurden
bestialisch gefoltert und ermordet. Todesschwadrone rivalisierender ,,Barone“
des Regimes verbreiteten Angst und Schrecken. Und immer wieder prallten
die Angehorigen der verschiedenen Gruppen aufeinander, sie tarnten sich in
den Uniformen der Gegner, Freischarler und schiesswiitige Rambos mischten
sich unter sie, da wurden auch private Rechnungen beglichen oder
Unbeteiligte ohne Zégern im Blutrausch getétet. Dorfbewohner errichteten
darauf ihre eigenen Milizen. Doch Sicherheit gab es nirgends mehr. Laufend
verschwanden Menschen. Die Gewalt eskalierte immer mehr, das Land glitt in



einen Abgrund von Hass und Rache, ohne Siihne und ohne Vergebung.
Dagegen kamen die gewaltlosen Oppositionsgruppen und die
Oppositionsparteien nicht an. Ein Friedensabkommen zwischen ihnen und der
FIS im Januar 1995 blieb ohne Folgen, die Regierung lehnte es ab. Tausende
Algerier flohen ins Exil. Diejenigen, die blieben, lebten in steter Angst und in
einem Zustand zunehmender Hoffnungslosigkeit, den vor allem die Jungen mit
Drogen, Alkohol, Gewalt und Sex zu verdrangen suchten, eine ganze
Generation von no-future-kids.

Insgesamt hat der Biuirgerkrieg in Algerien weit tiiber 100 000 Menschen das
Leben gekostet. 1997 fanden in Algerien Parlamentswahlen statt, die dem
Land wieder eine Regierung und einen zivilen Prasidenten bescherten, doch
der Biirgerkrieg war noch langst nicht beendet. Zum einen war die neue
Regierung mit dem vormaligen Militarregime eng verbandelt, zum anderen
war sich die politisch-militarische Fiihrungsschicht nicht einig, wie gegen die
Islamisten vorzugehen sei: die Politiker befiirworteten Verhandlungen mit der
FIS, die Militars wollten die Islamisten ,ausrotten”. Die Massaker auch an der
Zivilbevolkerung gingen weiter, Menschenrechtsorganisationen schrieben sie
weitgehend der Armee zu. Im westlichen Ausland begniigte man sich mit
mahnenden Appellen ohne Folgen. Vorab Frankreich und die USA, die am
meisten am algerischen Erdol und einem kiinftigen Absatzmarkt fiir ihre
Produkte interessiert sind, hielten sich zuruck.

1999 iibernahm Abdelaziz Bouteflika das Prasidentenamt und leitete eine
Politik der Versohnung ein, die auch eine Amnestie fiir reuige Islamisten
umfasste. Die AIS wurde aufgeldst. Im Westen atmete man auf. Dazu gebe es
keinen Grund, meinen Menschenrechtsorganisationen, allen voran ,Algeria
Watch", und viele im Ausland lebende algerische Intellektuelle. Sie weisen
darauf hin - und belegen es auch -, dass es seit 1999 zu weiteren politischen
Morden, ja Massakern gekommen ist und dass die Korruption in der
Fithrungsschicht unvermindert anhalt.

Auch Yamina Bachir Chouikh meint: “Die Gewalt ist weniger geworden. Sie
existiert zwar weiterhin, aber nicht mehr in der Intensitat als zu jener Zeit, als
ich das Drehbuch schrieb. Aber auch jetzt sehe ich keinerlei Losungen fiir
diese Probleme.”

Didaktische Hinweise

Der Film stellt das Schicksal von zwei Frauen in den Mittelpunkt des
Geschehens, das der Lehrerin Rachida und das Aichas, ihrer Mutter. Sie
verkorpern auch zwei Generationen.

Der Film spielt in Algerien Mitte der neunziger Jahre.

o Was weifd man bei uns tiber Algerien?
o Welche Bilder entstehen, wenn das Wort ,Algerier” fallt?

Wie ist das Verhaltnis der beiden Frauen zueinander?



Wie reagiert die eine, wie die andere auf Bedrohung und Gefahr?
Wie dufiert sich der Widerstand Rachidas? Aischas?

,Rachida’ ist ein Film, der aus der Sicht der Frauen gedreht wurde.

Was erfahren wir von der Welt der Frauen?
Wie ist das Verhaltnis der Frauen zu den Mannern?
Wann und wie wehren sich die Frauen, wann geben sie nach?

Algerien ist eine patriarchale Gesellschaft

Welches sind die Merkmale einer patriarchalen Gesellschaft?
Wie kommen sie in diesem Film zum Ausdruck?
Wie unterscheidet sich die algerische von unserer Gesellschaft?

Auch die Kinder spielen in dem Film eine entscheidende Rolle.

Wie reagieren die Kinder auf das Verhalten der Erwachsenen?

Gibt es Unterschiede zwischen Madchen und Jungen?

Die Jungen und jungen Manner werden zum einen in der Rolle der
Terroristen gezeigt (die Gruppe, die Rachida angreift), zum andern in
der des jungen Mannes im Dorf, der seine Freundin nicht sehen darf,
weil deren Vater nichts von ihm wissen will.

Wie ist das Verhalten der Angreifer von Rachida zu erklaren?

Wie das Verhalten des jungen Mannes im Dorf und die Reaktion des
Vaters seiner Freundin?

Obwohl Algerien ein islamischen Land ist und ein Teil der Terroristen sich auf
den religiosen Fundamentalismus berufen, spielt die Religion im Film keine

Rolle.

Was kann man daraus schlief3en?

Literaturhinweise

Albert Camus, ,Der Fremde“ und ,Die Pest”

Assja Djébar, ,Die Frauen von Algier”, Unionsverlag, 1999

Assja Djébar, ,Weisses Algerien“, Unionsverlag, 1996

Salim Bachi, ,Der Hund des Odysseus®, Lenos-Verlag, 2001

Leila Marouane, ,Das Madchen aus der Kasbah“, Haymon-Verlag, 1998
Leila Marouane, ,Die Entfiihrer”, Haymon-Verlag, 2003

Medienhinweise

BAB EL-OUED CITY. Merzak Allouache, Algerien 1994, 93 Min., Spielfilm
Bezug: EZEF



o SILENT WATERS (Khamosch Pani) Sabiha Sumar, Pakistan 2002, 96
Min., Spielfilm
Bezug: EZEF

Regula Renschler
Juni 2004



