
Rachida 

Spielfilm von Yamina Bachir Chouikh 
Algerien, Frankreich 2002, 100 Minuten, OmU 

 
Der Film der algerischen Filmemacherin Yamina Bachir Chouikh ist ein Film 
über Gewalt und Widerstand, über Angst und Mut, über Männerwelten und 
Frauenwelten. Ein Film über ein Land, Algerien, dessen Bewohner durch den 
Terror, durch Drohungen, Verdächtigungen, Mord und Totschlag, der viele 
Unschuldige trifft, verängstigt und ihres Lebens nicht mehr sicher sind. Es ist 
aber auch ein Film, der Menschen zeigt, die sich nicht unterkriegen lassen, ein 
Film, der den Zeichen des Todes die des Lebens gegenübersetzen möchte. 

Inhalt 
Der Film beginnt mit der Großaufnahme auf die Lippen einer jungen Frau, die 
sich schminkt und danach die Haare richtet, bevor sie sich für das Klassenfoto 
neben ihre Schülerinnen und Schüler stellt. Bei uns eine alltägliche Szene und 
nicht der Rede wert; in Algerien auf dem Höhepunkt des Bürgerkrieges, Mitte 
der neunziger Jahre, ein Akt des Widerstandes, der für die Frauen 
lebensbedrohend sein konnte. 
Rachida, die Lehrerin, ist eine selbstbewusste junge Frau; sie ist berufstätig, 
kleidet sich nach westlicher Mode, trägt ihr Haar offen, ist bei ihren 
Schülerinnen und Schülern und bei Kolleginnen und Kollegen beliebt und 
anerkannt. Ein Hauch von Heiterkeit liegt über den Gassen der Altstadt 
Algiers, wo Rachida beschwingt zur Schule eilt. Doch nachts verriegelt ihre 
Mutter die Türe mehrfach, das Radio meldet Terroranschläge, ein Mönch wird 
angegriffen, ein junger Mann bastelt eine Bombe. Der Terror holt auch Rachida 
ein. Auf dem Weg zur Arbeit wird sie von einer Gruppe junger Leute umringt, 
die ihr ein Paket aufdrängen, das sie in die Schule mitnehmen soll. Es enthält, 
was unschwer zu erraten ist, die Bombe. Rachida reagiert mit ungläubigem 
Entsetzen, einer der Jungen ist ein ehemaliger Schüler Rachidas. Standhaft 
weigert sie sich und wird darauf von einem der jungen Männer auf offener 
Straße niedergeschossen. In einer Blutlache liegt sie am Boden, niemand eilt 
ihr zu Hilfe, die Mörder entkommen. Totenstille. 
Rachida überlebt den Mordanschlag, doch in Algier kann und will sie nicht 
länger bleiben, fortan ist sie eine Gezeichnete, Zielscheibe weiterer Anschläge. 
Mutter und Tochter ziehen sich in das leerstehende Haus einer Verwandten in 
die Berge zurück, um sich zu verstecken und zu erholen. Auch die Mutter 
Rachidas ist als geschiedene, von ihrem Mann verstoßene Frau eine Geächtete. 
Stumm, verängstigt, gepeinigt schaut Rachida aus dem Autofenster, während 
der Wagen die kurvenreiche Straße bewältigt. Angstvoll beobachtet die Mutter 
ihre Tochter. 
Das Dorf mit seinen blühenden Büschen verspricht zunächst Ruhe und fast 
eine Idylle. Die beiden Frauen richten sich im Haus der Verwandten ein; ein 
neues Kleid für Rachida, das fröhliche Gelächter der Frauen, das zutrauliche 



Lächeln eines Kindes zaubern wieder Lebensfreude in den Alltag der 
Geflüchteten. Geschäftige Vorbereitungen zu einer Hochzeit erinnern an alte 
Traditionen und ruhige Zeiten. Doch die Idylle trügt: als Rachida zum ersten 
Mal im Dorfladen einkauft, erkennt sie die Pistole im Gürtel des 
Ladenbesitzers und flieht voller Angst nach Hause. „Ich ging aus, um mich 
wieder als Mensch zu fühlen“, sagt sie bitter. Dennoch willigt sie sofort in das 
Angebot der Behörden ein, im Dorf zu unterrichten. 
Immer stärker wird offenbar, dass auch im Dorf die offene patriarchale Gewalt 
gegen die Frauen und die zunächst nur angedeutete, erahnte Gefahr durch den 
Terrorismus allgegenwärtig sind: Rachida wird in ihrem knielangen Kleid und 
ihren offenen Haaren sofort von jungen Männern angemacht; sie getraut sich 
nicht ins Frauenbad aus Angst, ihre Operationsnarbe könnte als Kaiserschnitt 
wahrgenommen werden. Ein junger Mann wird vom Vater seiner Freundin mit 
dem Gewehr in der Hand bedroht und vertrieben. Ein schwangeres Mädchen, 
das von den Islamisten verschleppt und vergewaltigt wurde, kehrt ins Dorf 
zurück, hämmert vergeblich an die Türen und sinkt schließlich erschöpft auf 
den Boden, wo es verharrt, bis die Frauen es barmherzig mit farbigen Tüchern 
bedecken. Worauf der Vater seine Tochter verstößt – „sie ist nicht länger 
meine Tochter, sie hat Schande über die Familie gebracht“ - vergeblich 
versucht die Mutter, ihn zur Räson zu bringen. Und eines Tages wird Rachida 
gewahr, dass der Vater einer ihrer Schülerinnen gemeinsame Sache mit den 
Terroristen macht. 
Die Augen der Kinder spiegeln die Ängste der Erwachsenen wider, sie sind es 
aber auch, die sich Vertrauen und Schönheit bewahrt haben. Etwa, wenn sie 
einander trösten oder wenn sie in der Schule der überraschten Rachida farbige 
Seifenblasen entgegenpusten. Sie schöpft Trost und Zuversicht aus den kleinen 
Gesten der Kinder, doch der Albtraum von Algier sucht sie in Träumen heim. 
Und die Horrorszenen von Algier erweisen sich auch im abgelegenen Dorf bald 
als bittere Realität: die Hochzeitsgesellschaft wird mitten in  Tanz und Musik 
von Schüssen unterbrochen, schießend und marodierend stapft eine Gruppe 
Bewaffneter nachts durch das Dorf und mordet ziellos seine Bewohner. Einer 
sagt „Schnappt Euch die neue Lehrerin“. Wieder hat der Terror Rachida 
eingeholt. Die Dunkelheit schützt sie, in ihren Armen rettet sie einem Säugling 
das Leben. Leben und Überleben dicht neben Tod und Verderben. Stumm 
verharren die Frauen an den Gräbern ihrer Toten. 
Der Schluss des Filmes setzt Zeichen der Hoffnung: zwar will die Mutter 
Rachidas Haus und Dorf verlassen, Rachida selbst aber schnallt sich den 
Walkman um und geht in die Schule, wo sich langsam auch einige wenige 
Kinder einfinden. Und Karima, ihre kleine Schülerin, deren Vater ein Terrorist 
ist, träumt davon, dereinst auf den Mond zu fliegen. 

Machart und Kritik 
Der Film von Yamina Bachir-Chouikh zeigt anhand der Geschichte der 
Lehrerin Rachida, wie sich der Terrorismus im Alltag der patriarchalen 
Gesellschaft Algeriens auswirkt, wie Angst und Hass entstehen und wie der 



Argwohn und die stete Bedrohung, die ständige Furcht vor plötzlicher Gewalt 
die Beziehungen der Menschen vergiften und ihren Alltag trüben. Tief sind die 
Menschen in die komplexen Mechanismen des algerischen Terrorismus 
verstrickt, der sich nicht ins einfache Schema von gut und böse einordnen 
lässt. Die Jugendlichen, die Rachida angreifen, sind keine Banditen aus dem 
Untergrund, es sind fast noch Kinder, in Jeans und Schirmmützen. Das Dorf ist 
kein heiler Ort, es gibt Beziehungen zwischen Tätern und Opfern, die 
Komplizenschaft zu den Terroristen wird geduldet oder gar akzeptiert. Es 
herrscht das Gesetz der „omertà“, des Stillschweigens. Den Terroristen in die 
Hand spielt die Armut der Menschen, die Hoffnungslosigkeit der Jungen vor 
allem, die keine Zukunftsperspektiven haben. 
Wie Yamina Bachir die stete latente Bedrohung durch Gewalt und Tod 
erfahrbar macht, wie sie insbesondere die Gedankenwelt der Frauen zeichnet, 
ihre Ängste, ihre verborgenen Gefühle und ihre hartnäckigen Versuche, die 
kleinen Freuden des Alltags nicht ganz untergehen zu lassen, ist 
beeindruckend. Auch Humor blitzt trotz der Schrecknisse immer wieder auf. 
Etwa wenn Rachidas Mutter auf die Bedenken, dass im Haus der Verwandten 
im Dorf kein Mann sei, der sie beschützen könnte, antwortet, dann lasse ich 
mir eben einen Schnurrbart wachsen. Worauf beide Frauen in Lachen 
ausbrechen. Etwas plakativ wirkt höchstens das Bemühen der Filmemacherin, 
den Horrorszenarien fast systematisch kleine Episoden der Schönheit und der 
Zuversicht gegenüberzustellen. Auch auf Hintergründe des algerischen 
Bürgerkrieges wollte Yamina Bachir bewusst nicht eingehen. Da bleiben für 
manche Zuschauer Fragen offen. (s. Interviews) 
Doch das tut diesem wunderbaren Film keinen Abbruch. Eindringlich, ganz 
und gar nicht larmoyant, ist „Rachida“ zwar eine Tragödie und gleichzeitig, mit 
den Worten Yamina Bachirs „eine Hymne an den Frieden, an  das Leben.“ Und 
an die Zukunft. Der Film beginnt mit der Schule und er endet mit der Schule, 
die Kinder sind trotz allem die Hoffnung der Zukunft. Einen großen Anteil an 
dem nachhaltigen Eindruck, den der Film hinterlässt, haben die beiden 
Hauptdarstellerinnen, Ibtissem Djouadi als Rachida und Bahia Rachedi als ihre 
Mutter. 

Die Filmemacherin Yamina Bachir Chouikh 
‚Rachida’ ist der erste abendfüllende Spielfilm der algerischen Filmemacherin. 
Sie wurde 1954 in Algier geboren und machte eine Ausbildung als Cutterin im 
Centre National du Cinéma Algérien, die sie 1973 abschloss. In der Folge 
arbeitete sie an vielen Filmen und Dokumentarfilmen als Cutterin mit. Dabei 
lernte sie auch ihren späteren Mann, den Filmemacher Mohamed Chouikh 
kennen. Sie war für die gesamten Dreharbeiten zuständig bei den Filmen 
„Omar Gatlao“ von Merzak Allouache (1976) und „Vent du Sable“ von 
Mohamed Lakhdar Hamine (1982). Dazwischen schrieb sie Drehbücher. 1996 
begann sie mit dem Drehbuch für ‚Rachida'. Fünf Jahre dauerte es, bis die 
nötigen Finanzen aufgetrieben waren. Der Film wurde 2001 gedreht, Yamina 
Bachir führte auch Regie und besorgte den Schnitt. ‚Rachida’ wurde in der 



Folge an vielen Festivals, unter anderem 2002 in Cannes, gezeigt und erhielt 
verschiedene Auszeichnungen. 

Ausschnitte aus zwei Interviews mit Yamina Bachir 
1. Zum politischen Hintergrund des Films: 

Wie ist die Idee zu diesem Film entstanden? 

Als ich mit dem Schreiben des Drehbuchs begann, hatte ich keine Ahnung, wie 
ich das Thema anpacken könnte. Doch eines Tages kam es zu einem Attentat: 
eine Lehrerin wurde von den Islamisten ermordet. Da sagte ich mir: warum 
nicht die Geschichte dieser jungen Frau aufnehmen, um die schrecklichen 
Umstände zu vermitteln, in denen das algerische Volk lebt. Ich fand die Geste 
der Lehrerin, die die Umstehenden warnte und ihnen so das Leben rettete, tief 
beeindruckend. In Wirklichkeit explodierte die Bombe und die Lehrerin starb. 
Sie hieß Zakia Guessab. 

Im Film überlebt die Protagonistin. Warum? 

Ich wollte auf keinen Fall in die Falle des Voyeurismus, der Sensationslust 
geraten. Ich wollte keine Massaker, keine Blutbäder zeigen. Ich wollte einen 
Film drehen, der von der Sanftheit der Menschen vibriert, der die Poesie 
dieser Kultur zeigt. Ich habe mir vorgenommen, die Gewalt nicht offen zu 
zeigen. Denn das hilft nicht. Dennoch wird im Film klar, dass die Gewalt 
präsent ist, genauso wie die Angst. 

Im Film heißt es einmal, der Terrorismus sei nur noch ein Überbleibsel, der Staat 
habe ihn praktisch überwunden. Stimmt das wirklich? 

Seit zwei Jahren gibt die Regierung regelmäßig Communiqués heraus, in denen 
genau dies bekräftigt wird. Leider passiert dann genau ein Tag später ein 
neuer Anschlag. Diese Geschichte ist noch nicht zu Ende. Den Terrorismus 
kann man nicht einfach besiegen. 
In Irland hat es fünfundzwanzig Jahre gedauert. Es handelt sich um eine 
verborgene Krankheit, die ausbricht, wenn man es am wenigsten erwartet. 
Man kann sie nicht per Dekret abschaffen. 

Wer sind die Terroristen? Warum töten sie? Ihr Film sagt nichts darüber. 

Das war eine Entscheidung, die ich treffen musste. Anfangs wollte ich sie 
überhaupt nicht zeigen. Ich wollte nur die Menschen zeigen, die ich liebe. Dann 
entschied ich, sie als Schatten zu zeigen; wir kennen sie und gleichzeitig sind 
sie unfassbar, wenn sie angreifen. Die Gesichter, die ihnen der Film verleiht, 
entsprechen der Realität: es sind junge Leute. Wenn man ihnen auf der Straße 
begegnet, flössen sie keine Angst ein, sie gehen in der Menge unter. Das ist ihre 
Strategie. Kommt dazu, dass ich keinen Film drehen wollte, der quasi ein 
politisches Manifest gewesen wäre. Ich wollte ein Drama erzählen, das Drama 



der involvierten Menschen. Mich hat die menschliche Seite der Geschichte 
interessiert. 

Sie betonen, dass manche dieser Jugendlichen der Gewalt verfallen, weil sie keine 
Lebensperspektiven haben. Gibt es denn verschiedene Arten von Terroristen? 

Ja. Es gibt die Jugendlichen, die auf diese Weise ihrem Unbehagen Ausdruck 
verleihen und es gibt einen anderen Terrorismus, einer, der die Macht 
anstrebt. Der religiöse Terrorismus in unserem Land hat seine Wurzeln in 
einer kranken Gesellschaft. Das Aufbegehren der Jugendlichen ist sicherlich 
begründet. Aber sie werden dann instrumentalisiert von den Leuten, die die 
Macht im Staat übernehmen wollen. Die Drahtzieher befinden sich überall in 
der Welt, zum Beispiel, im Fall Algeriens, in den USA oder in Deutschland. Von 
dort aus leiten sie die Terroranschläge und benützen diese 16, 17jährigen 
Kinder als Kanonenfutter. Im Film versuche ich den Mechanismus zu 
begreifen, warum unsere Söhne Terroristen werden. Das waren sie nicht 
immer, ein Kind wird doch nicht als Terrorist geboren. Der Staat, die 
Regierung, die ganze Gesellschaft trägt dafür eine Verantwortung. „Es ist auch 
meine Schuld“, sagt Rachida. 

Auch die Schuld der Frauen ? 

Auch die Frauen halten an bestimmten Mustern fest. Bevor sie die Gewalt der 
Fundamentalisten erleiden mussten, haben sie schon jene der überlieferten 
Traditionen erlitten. Aber sie beginnen jetzt, das Gesetz des Schweigens zu 
brechen. Sie leisten Widerstand, indem sie die Verbote nicht mehr innehalten. 
Zum Beispiel, indem sie ohne Schleier zur Arbeit gehen. Aber wir sollten uns 
nicht allzu stark mit Details beschäftigen; das Wichtigste ist nicht der Schleier, 
das Wichtigste wäre ein Gesellschaftsmodell, das eine Zukunft verspricht und 
in dem wir uns entwickeln können. Gerade das aber gibt es in Algerien nicht. 
Wir bleiben alten Traditionen verhaftet, einem Mangel an Kommunikation, 
einer Kultur der Intoleranz. Dass das Land noch nicht im Chaos versunken ist, 
verdanken wir dem starken Widerstand vieler Menschen hier. Die Lehrer 
haben immer unterrichtet, die Ärzte haben immer operiert, usw. 

Welches ist die Rolle der Religion im Film? 

Es heißt, es werde im Namen der Religion getötet. Wir sollten schnellstens mit 
diesem Unsinn aufhören: Gott kann niemals gefordert haben, dass in seinem 
Namen getötet werde. Gott trägt keine Schuld an den Verbrechen der 
Fundamentalisten und er trug auch nie eine Schuld an den Verbrechen der 
Inquisition und des Holocaust. 
(Aus „Missione oggi“, Juni/Juli 2003) 

2. Zur Ästhetik und zu Reaktionen auf den Film: 



’Rachida’ ist Ihr Spielfilmdebüt. Zuvor haben Sie schon lange und erfolgreich als 
Cutterin gearbeitet. Deshalb zuerst eine biografische Frage: Haben Sie sich 
irgendwann gesagt, ‘ich kann und möchte auch selbst Spielfilme drehen’; oder 
aber war es dieses Thema, das Sie dazu gebracht hat, selbst die Regie zu 
übernehmen? 

Nein, ich habe mir nicht gesagt ‚Ich kann auch einen Film machen’, sondern es 
waren die Umstände, denen ich mich gegenüber sah. Ich wollte auf meine 
persönliche Art ein Zeugnis ablegen von der Situation in meinem Land. Denn 
es gibt so wenige Bilder. Und die Bilder, die es bereits über dieses Drama gab, 
die Bilder die es im Fernsehen zu sehen gibt, ärgerten mich, ja sie machten 
mich richtig wütend. Ich litt mit den Opfern und empörte mich gleichzeitig 
über die Art und Weise, wie mit ihnen umgegangen wird, mit jenen, die täglich 
umgebracht werden. Ich wollte von der Alltäglichkeit dessen erzählen, wie die 
Leute diese ständige Gewalt erfahren. Ich wollte diesen Menschen ein Gesicht 
geben. Also, das ist einer der Gründe, der mich dazu gebracht hat, diesen Film 
zu realisieren. 

Ich möchte später noch auf Ihren spezifischen Umgang mit diesen Bildern 
zurückkommen, zunächst aber nach der Haltung Ihrer Protagonistin fragen: 
Schon bald nach dem Attentat fragt Rachida ihre Mutter: ‚Warum gerade ich?’ – 
eine Frage, die ihr aber weder die Mutter noch irgendein anderer Mensch 
vernünftige beantworten könnte. Sie wollen mit ihrem Film aber auch keine 
Antwort geben auf diese Frage - oder verstehe ich Sie damit falsch? 

Vor allem zu Beginn des Terrors wurde, sobald jemand umgebracht worden 
war, schon bald von Gründen gesprochen, die vielleicht zu dem Mord geführt 
hätten. Dies empfand ich schon fast schon als Entschuldigung für den Mörder 
und als Beschuldigung des Opfers. 
Und was die Gründe für die Gewalt angeht, so finden sich Gründe für die 
Gewalt, die im Film auch unterschwellig erkennbar werden. Aber ich habe 
nicht den ‚Schlüssel’, um diese Barbarei zu verstehen. Ich kann sie nicht 
verstehen und ich will sie auch nicht verstehen! Denn wenn ich versuchte, sie 
zu verstehen, versuchte ich damit auch schon, sie zu rechtfertigen. Aber es gibt 
keine Rechtfertigung dafür, einem anderen Menschen das Leben zu nehmen! 
Es gibt keine Umstände, die zu beachten sind, wenn sich jemand entschließt, 
einen Menschen zu töten! Der Mörder geht davon aus, dass die Person, die er 
tötet, nicht denkt wie er selbst, wie wir alle - und dass sie deshalb kein Recht 
hat, überhaupt zu existieren! 

Diese Position, dass die Opfer sonst selbst schuld sind, wird erkennbar, wenn 
Rachidas Verlobter zu argumentieren beginnt: ‚Ich hab’ Dir immer gesagt...’ 

Ja genau, das ist Teil dieser Entschuldigungen: Man sollte dies nicht tun, man 
sollte das nicht tun. Man sollte nicht so ausgehen... Und was diese Angst 
betrifft, so wollte ich einen Film machen, der diese einfach nicht akzeptiert! 



Die Strategie der Frauen erscheint mir insgesamt eher subversiver Art zu sein. So 
wie es die Lehrerin mit dem Kopftuch nicht auf einen Konflikt ankommen lassen 
möchte, als sie mit auf das Foto soll. Sie entscheidet, ‚Ich komme nicht mit auf 
dieses Foto!’ Aber sie hört dann trotzdem Musik, was ja auch ‘verboten’ ist. 

Für sie ist es viel wichtiger, das bislang schon Erreichte zu erhalten, vor allem, 
arbeiten zu können. So ist dieses Verhalten auch eine Art von 
Selbstverteidigung, vielleicht sogar noch mehr, eine intelligentere Art zu 
kämpfen. Außerdem wollte ich nicht manichäisch sein und so tun, als ihr der 
Zugang zu allem verschlossen, nur weil sie ein Kopftuch trägt. Mich stört es 
nicht, wenn jemand den Schleier trägt. So lange er nicht die Freiheiten der 
Anderen stört. Mit dieser Haltung bin ich an den Film herangegangen. Würde 
ich diese Frau verurteilen, so wäre ich wie die, die mich meiner Freiheiten 
berauben. Dann wäre ich ebenso intolerant. 

Dieser moralischen Haltung entspricht ja auch eine ästhetische Konzeption des 
Films: Direkt nach dem Attentat herrscht absolute Stille im Film – dies ist ja nicht 
realistisch, denn eine Großstadt verstummt nicht; die Menschen schreien, Autos 
hören nicht auf zu fahren. Im Film jedoch herrscht zunächst die totale Stille. 
Dann kommt die alte Frau und betet mit Rachida, oder was tut sie? 

Ja, das ist eine Art letztes Sakrament. Im Islam bedarf es dafür keines 
Priesters; das kann jeder machen. 

Dann verstehe ich es auch richtig, dass das Leintuch, das kurz darauf aus einem 
der oberen Stockwerke herabgeworfen wird - direkt auf die Kamera, d.h. den 
Zuschauer zu - als Leichentuch zu verstehen ist. Symbolisch ist es also zunähst so, 
als ob das Leichentuch über alles gebreitet werde. Doch so einfach ist es nicht. 
Denn das Leben geht nach dem Moment der Stille weiter. Rachida überlebt, und 
auch die algerische Gesellschaft widersteht dem Terror... 

... Genauso ist es. Anfangs kommt niemand der umstehenden Passanten zu 
Hilfe. Die Leute sind feige. Sie haben Angst. Aber dies ist irgendwie ja auch 
menschlich. Ich möchte dieses Verhalten nicht stigmatisieren. Und dann 
reagieren sie ja auch: die alte Frau, die Jugendlichen, die ein Auto anhalten und 
die junge Frau einladen. Es ist ein zutiefst menschliches Verhalten 

... deshalb die Stille? Bedeutet dies, einen Moment wird das Leben angehalten, 
dann besinnen sich die Menschen wieder, packen an? 

Ja, so ist es. Das ist nicht natürlich. Auch für mich ist dies symbolisch. Ich habe 
mehrere Bombenexplosionen in belebten Vierteln miterlebt. Unmittelbar nach 
der Explosion herrschte jeweils kurz eine fürchterliche Stille. Eine Stille des 
Todes. Die Zeit ist für einen Moment angehalten. Da sind so viele Eindrücke… 
Diese Empfindung wollte ich im Film wiederaufleben lassen. 



Im Film ist diese Bedrohung durch den Terror allgegenwärtig; aber in der 
Darstellung der direkten Gewalt beschränken Sie sich auf das absolute Minimum. 

Ja, das hatte ich mir von Anfang an so vorgenommen. 

Warum? 

Warum? Die ganze Situation war so schwerwiegend‚ auch so absurd. Hätte ich 
versucht, die Gewalt auch noch direkt darzustellen, dann hätten die Zuschauer 
von Anfang bis Ende nur geheult und mit gelitten – das würde aber nicht 
weiterhelfen. Ich wollte den Menschen, von denen ich erzähle, ihre Würde 
lassen! Und ich wollte diese Gewalt für den Zuschauer gleichzeitig spürbar 
machen, wollte dass er sich identifizieren kann. Man muss dazu keine 
getöteten Menschen sehen. Es gibt andere Methoden, um diesen Grad der 
Gewalt spürbar  zu machen. 

Um beim Zuschauer zu bleiben. Sie hatten mittlerweile viele Vorstellungen in 
Europa, wo den Menschen, anders als in Algerien, die ganzen Hintergründe nicht 
präsent sind. Sind Sie überrascht von der Reaktion des europäischen Publikums? 
Oder anders gefragt, was überrascht sie hier an den Fragen oder an der Reaktion 
des Publikums? 

Jedes Publikum ist anders, jede Person ist anders. Ich respektiere auch die 
Fragen - bis zu einem bestimmten Punkt. Doch jenseits dieses Punktes dürften 
bestimmte Fragen eigentlich nicht mehr vorkommen. Ich denke mir dann: 
wenn diese Person, die diese Frage stellt, nicht gekommen ist, um aus dem 
Film eine Antwort zu erfahren, dann kann ich diese Fragen auch nicht 
beantworten. Ich kann diesen Menschen die Gewalt nicht erklären. Diese 
Gewalt ist da. Für mich besteht deshalb keine Notwendigkeit sie zu begründen. 
Es ist wichtig und notwendig zu verstehen, dass gewisse Haltungen zu Gewalt 
führen können. Aber es ist nicht notwendig zu verstehen, was die Gewalt 
auslöst oder darüber nachzudenken warum gerade diese Menschen 
gewalttätig sind. Sonst ist es wie bei uns, wenn man beginnt, Entschuldigungen 
zu finden. 
Wenn es aber in Europa oder Amerika passiert, stellen sich die Leute nicht 
dieselben Fragen. Sofort bezichtigen sie die Leute, die der Grund für diese 
Gewalt sind. Als die beiden Türme explodiert sind haben sie sofort gesagt, das 
sind die Islamisten, das ist der islamische Terror - sofort gab es einen 
weltweiten Konsens darüber. Wenn es aber in einem Land wie bei uns 
geschieht, dann fangen die Menschen an Fragen zu stellen, gibt es Zweifel – das 
ist ein Ungleichgewicht auf der Ebene der Akzeptanz. Der Gewalt, die in einem 
Land stattfindet, einen Namen zu geben und sicher zu sein, während für die 
gleiche Gewalt in einem anderen Land versucht wird, Erklärungen und 
Entschuldigungen zu finden. 



„Rachida“ ist seit langer Zeit der erste algerische Spielfilm, der das Thema des 
Terrors direkt angeht. Welche konkreten Erwartungen haben Sie, wenn der Film 
jetzt in einigen Kinos in Algier gezeigt wird. Was kann der Film in der 
algerischen Öffentlichkeit bewirken? 

Als ich begonnen habe das Drehbuch zu schreiben, war es mir am wichtigsten, 
die Dinge so zu erzählen, wie sie mir begegnet sind. Denn ich fand, dass die 
Menschen nicht wirklich verstanden was geschah - aus den Gründen, wie ich 
sie bereits genannt habe. Jetzt, mit dem Blick zurück – diese Zeit liegt schon 
fünf Jahre zurück – hat sich mein Blick etwas verändert. Die Gewalt ist weniger 
geworden. Sie existiert zwar weiterhin, aber nicht mehr in dieser Intensität als 
zu jener Zeit, als ich das Drehbuch schrieb. Aber auch jetzt sehe ich selber 
keinerlei Lösungen für diese Probleme. Vielleicht ist es nur dies, dass man 
diese Bilder wie einen Spiegel sieht. Vielleicht kann dies die Menschen zum 
Nachdenken bringen und sie erkennen in welchem Schlamassel wir stecken! 
Denn für mich ist es ein Schlamassel, ein Misserfolg wie die Verantwortlichen 
das Land verwalten und regieren Aber ich weiß auch nicht wie die Dinge zu 
ändern sind. Meine einzige Absicht war es deshalb, eine Geschichte aufrichtig 
und glaubwürdig zu erzählen… Also ich weiß auch nicht wie es weitergehen 
kann. 

Sie wollten also nicht gezielt, eine öffentliche Debatte provozieren, sondern wenn 
ich Sie richtig verstehe, ging es Ihnen eher darum, Zeugnis von diesen 
Ereignissen zu geben? 

Ja, weil es keine Bilder dazu gab. 

(Interview anlässlich der deutschen Premiere des Films bei den Französischen 
Filmtagen Tübingen-Stuttgart, Nov. 2003; abgedruckt in: Zeitschrift 
Entwicklungspolitik 4/2004). 

 
Hintergründe zum algerischen Bürgerkrieg 
‚Rachida’ spielt in einer Zeit, die man in Algerien als nicht enden wollende 
Apokalypse bezeichnen kann, einer Zeit des Terrors und des heillosen 
Durcheinanders, wo Menschen auf offener Straße ermordet werden, wo 
Spitzel bis in engste Freundeskreise ihren Verrat üben, wo keiner mehr dem 
andern traut, wo Gewalt den Alltag der Menschen bis ins Privateste bestimmt. 
Es ist die schlimmste Zeit des Bürgerkrieges zwischen den verschiedenen 
Gruppen der fundamentalistischen Islamisten und der Armee, sie bekämpfen 
sich gegenseitig und untereinander und das Volk ist längst zwischen alle 
Fronten geraten. Wer Widerstand leistet oder nur in Verdacht gerät, sich 
gegen die Gewalt wehren zu wollen, wird ermordet, auch Frauen und Kinder. 
Die Islamisten, die in Algerien einen totalitären Gottesstaat errichten wollten, 
sahen ihre Chance anfangs der neunziger Jahre gekommen, nachdem das 
herrschende Regime der Militärs, in Algerien kurz „Le Pouvoir“, die Macht, 



genannt, 1988 unter dem Druck massiver Straßendemonstrationen gegen die 
steigenden Brotpreise und unter dem Druck des westlichen Auslandes 
zögernd die Einführung eines Mehrparteiensystems beschlossen hatte. 
Bei den Parlamentswahlen, im Dezember 1991, siegte im ersten Durchgang 
die neu gegründete „Islamische Heilsfront“ FIS und eine FIS-Mehrheit im 
neuen Parlament war abzusehen. Die Militärs bangten um ihre Macht; sie 
annullierten kurzerhand die Wahlen, erklärten den Ausnahmezustand, setzten 
ein „Hohes Staatskomitee“ unter ihrer Führung als Regierung ein und verboten 
die FIS.  
Um den Schein zu wahren, holten die Generäle den ehemaligen Kriegshelden 
Mohammed Boudiaf nach 28 Jahren Exil nach Algerien zurück und machten 
ihn zum Präsidenten. Doch Boudiaf erwies sich nicht als fügsamer 
Vorzeigepräsident, was ihm das Leben kosten sollte. Als er anfing, der 
Korruption unter den Vertretern des „Pouvoir“, den hohen Militärs und 
Ministern, nachzugehen,  wurde er am 29.Juni 1992 erschossen, von einem 
Leibwächter und, so muss man annehmen, auf Anordnung der Mächtigen. An 
seinem Begräbnis nahm „Le Pouvoir“ geschlossen teil. 
1992, unmittelbar nach dem Verbot der FIS, explodierten in Algier die ersten 
Bomben, verschwanden Menschen, blieben Dorfbewohner mit 
durchschnittenen Kehlen liegen, wurden Schriftsteller, Sänger, Professoren, 
Journalisten, Lehrerinnen, Männer, Frauen und Kinder auf offener Straße 
ermordet. 
Der Widerstand der Fundamentalisten organisierte sich in verschiedenen 
Gruppierungen: die wichtigsten waren die „Armee Islamique du Salut“ AIS als 
bewaffneter Arm der FIS und die „Groupes Islamiques Armés“ GIA, die 
radikalste der Terrorgruppen. Ihre Angehörigen waren oft Analphabeten, 
Arbeitslose, Menschen, die nichts zu verlieren hatten. Die islamistischen 
Terroristen errichteten Straßensperren, erpressten Abgaben von Autofahrern 
und Schutzgelder von Ladeninhabern. Sie besetzten Fabriken, nahmen den 
Bauern Ernten und Tiere weg, vergewaltigten ihre Frauen und Töchter und 
bedrohten Intellektuelle und alle Frauen, die es wagten, ohne Schleier aus dem 
Haus zu gehen, mit dem Tod. Jene, die als Protest unverschleiert morgens zur 
Arbeit gingen, wussten nicht, ob sie ihr Haus und ihre Familie am Abend 
wiedersehen würden. 
Die Armee und ihre paramilitärischen Gruppen schlugen zurück, die Methoden 
glichen jenen der Islamisten. Die Polizei verhaftete und erschoss Gegner, 
Protestierende und harmlose Passanten, in den Gefängnissen wurden 
bestialisch gefoltert und ermordet. Todesschwadrone rivalisierender „Barone“ 
des Regimes verbreiteten Angst und Schrecken. Und immer wieder prallten 
die Angehörigen der verschiedenen Gruppen aufeinander, sie tarnten sich in 
den Uniformen der Gegner, Freischärler und schiesswütige Rambos mischten 
sich unter sie, da wurden auch private Rechnungen beglichen oder 
Unbeteiligte ohne Zögern im Blutrausch getötet. Dorfbewohner errichteten 
darauf ihre eigenen Milizen. Doch Sicherheit gab es nirgends mehr. Laufend 
verschwanden Menschen. Die Gewalt eskalierte immer mehr, das Land glitt in 



einen Abgrund von Hass und Rache, ohne Sühne und ohne Vergebung. 
Dagegen kamen die gewaltlosen Oppositionsgruppen und die 
Oppositionsparteien nicht an. Ein Friedensabkommen zwischen ihnen und der 
FIS im Januar 1995 blieb ohne Folgen, die Regierung lehnte es ab. Tausende 
Algerier flohen ins Exil. Diejenigen, die blieben, lebten in steter Angst und in 
einem Zustand zunehmender Hoffnungslosigkeit, den vor allem die Jungen mit 
Drogen, Alkohol, Gewalt und Sex zu verdrängen suchten, eine ganze 
Generation von no-future-kids. 
Insgesamt hat der Bürgerkrieg in Algerien weit über 100 000 Menschen das 
Leben gekostet. 1997 fanden in Algerien Parlamentswahlen statt, die dem 
Land wieder eine Regierung und einen zivilen Präsidenten bescherten, doch 
der Bürgerkrieg war noch längst nicht beendet. Zum einen war die neue 
Regierung mit dem vormaligen Militärregime eng verbandelt, zum anderen 
war sich die politisch-militärische Führungsschicht nicht einig, wie gegen die 
Islamisten vorzugehen sei: die Politiker befürworteten Verhandlungen mit der 
FIS, die Militärs wollten die Islamisten „ausrotten“. Die Massaker auch an der 
Zivilbevölkerung gingen weiter, Menschenrechtsorganisationen schrieben sie 
weitgehend der Armee zu. Im westlichen Ausland begnügte man sich mit 
mahnenden Appellen ohne Folgen. Vorab Frankreich und die USA, die am 
meisten am algerischen Erdöl und einem künftigen Absatzmarkt für ihre 
Produkte interessiert sind, hielten sich zurück. 
1999 übernahm Abdelaziz Bouteflika das Präsidentenamt und leitete eine 
Politik der Versöhnung ein, die auch eine Amnestie für reuige Islamisten 
umfasste. Die AIS wurde aufgelöst. Im Westen atmete man auf. Dazu gebe es 
keinen Grund, meinen Menschenrechtsorganisationen, allen voran „Algeria 
Watch“, und viele im Ausland lebende algerische Intellektuelle. Sie weisen 
darauf hin - und belegen es auch -, dass es seit 1999 zu weiteren politischen 
Morden, ja Massakern gekommen ist und dass die Korruption in der 
Führungsschicht unvermindert anhält. 
Auch Yamina Bachir Chouikh meint: “Die Gewalt ist weniger geworden. Sie 
existiert zwar weiterhin, aber nicht mehr in der Intensität als zu jener Zeit, als 
ich das Drehbuch schrieb. Aber auch jetzt sehe ich keinerlei Lösungen für 
diese Probleme.“ 

Didaktische Hinweise 
Der Film stellt das Schicksal von zwei Frauen in den Mittelpunkt des 
Geschehens, das der Lehrerin Rachida und das Aichas, ihrer Mutter. Sie 
verkörpern auch zwei Generationen. 

Der Film spielt in Algerien Mitte der neunziger Jahre. 

• Was weiß man bei uns über Algerien? 
• Welche Bilder entstehen, wenn das Wort „Algerier“ fällt? 

Wie ist das Verhältnis der beiden Frauen zueinander? 



• Wie reagiert die eine, wie die andere auf Bedrohung und Gefahr? 
• Wie äußert sich der Widerstand Rachidas? Aischas? 

‚Rachida’ ist ein Film, der aus der Sicht der Frauen gedreht wurde. 

• Was erfahren wir von der Welt der Frauen? 
• Wie ist das Verhältnis der Frauen zu den Männern?   
• Wann und wie wehren sich die Frauen, wann geben sie nach? 

Algerien ist eine patriarchale Gesellschaft 

• Welches sind die Merkmale einer patriarchalen Gesellschaft? 
• Wie kommen sie in diesem Film zum Ausdruck? 
• Wie unterscheidet sich die algerische von unserer Gesellschaft? 

Auch die Kinder spielen in dem Film eine entscheidende Rolle. 

• Wie reagieren die Kinder auf das Verhalten der Erwachsenen? 
• Gibt es Unterschiede zwischen Mädchen und Jungen? 
• Die Jungen und jungen Männer werden zum einen in der Rolle der 

Terroristen gezeigt (die Gruppe, die Rachida angreift), zum andern in 
der des jungen Mannes im Dorf, der seine Freundin nicht sehen darf, 
weil deren Vater nichts von ihm wissen will. 

• Wie ist das Verhalten der Angreifer von Rachida zu erklären? 
• Wie das Verhalten des jungen Mannes im Dorf und die Reaktion des 

Vaters seiner Freundin? 

Obwohl Algerien ein islamischen Land ist und ein Teil der Terroristen sich auf 
den religiösen Fundamentalismus berufen, spielt die Religion im Film keine 
Rolle. 

• Was kann man daraus schließen? 

Literaturhinweise 

• Albert Camus, „Der Fremde“ und „Die Pest“ 
• Assja Djébar, „Die Frauen von Algier“, Unionsverlag, 1999 
• Assja Djébar, „Weisses Algerien“, Unionsverlag, 1996 
• Salim Bachi, „Der Hund des Odysseus“, Lenos-Verlag, 2001 
• Leila Marouane, „Das Mädchen aus der Kasbah“, Haymon-Verlag, 1998 
• Leila Marouane, „Die Entführer“, Haymon-Verlag, 2003 

Medienhinweise 

• BAB EL-OUED CITY. Merzak Allouache, Algerien 1994, 93 Min., Spielfilm 
Bezug: EZEF 



• SILENT WATERS (Khamosch Pani) Sabiha Sumar, Pakistan 2002, 96 
Min., Spielfilm 
Bezug: EZEF 

Regula Renschler 
Juni 2004 

 


