
Reise zur Sonne 

Günese Yolculuk 
Spielfilm von Yeşim Ustaoğlu 
Türkei, Niederlande, Deutschland 1999, 104 Minuten, Original (türkisch u. 
kurdisch) mit dt. Untertitel 

 
Inhalt 

Der schüchterne Mehmet wird Zeuge, wie fanatisierte Fußballfans einen 
Autofahrer angreifen, weil er den Sieg der türkischen Nationalmannschaft 
nicht mit einem Hupkonzert begleitet. Der junge Mann mischt sich ein, 
bekommt einen Schlag ins Gesicht und flieht mit dem Autofahrer. In einem 
Versteck können die beiden ihren Verfolgern entkommen. In einer Kneipe 
lernen sie sich näher kennen: Mehmet ist erst vor ein paar Monaten aus Tire in 
der Westtürkei in die Großstadt gekommen und verdient seinen Unterhalt mit 
dem Aufspüren von Lecks in unterirdischen Wasserleitungen. Er ist in Arzu 
verliebt, die in einer Wäscherei arbeitet. Berzan, der Ältere, lebt schon seit 
zwei Jahren in Istanbul, nachdem sein Vater bei einer Razzia verhaftet wurde 
und nicht mehr zurückgekommen ist. In seiner osttürkischen Heimat Zorduc 
hat er seine Verlobte Sirvan zurücklassen müssen. Der Kurde beteiligt sich an 
Demonstrationen für seine inhaftierten Landsleute. Das entdeckt sein 
türkischer Freund zufällig durch eine Fernsehsendung. 

Berzan verkauft illegal Musikkassetten auf dem Markt und überlässt Mehmet 
eine mit kurdischer Musik, die ihm gefallen hat. Das Geschenk und eine Waffe 
in der zurückgelassenen Tasche eines fremden Fahrgastes werden Mehmet 
zum Verhängnis, als er nach einem Treffen mit Arzu in der Straßenbahn in 
eine polizeiliche Fahndung gerät. Nach der Haftentlassung nimmt Berzan den 
völlig verstörten, nun auch arbeits- und wohnungslosen Freund mit sich, 
verschafft ihm Arbeit als Wächter und eine Unterkunft. Hier verbringt Arzu 
mit Mehmet eine gemeinsame Nacht, ehe das diffamierende X den 
vermeintlichen Kurden wieder vertreibt. 

Die politischen Ereignisse eskalieren: Im Gefängnis stirbt der erste 
Hungerstreikende, und die Polizei schlägt die Demonstrationen mit brutaler 
Gewalt nieder. Berzan ist eins der Opfer. Als Arzu erreicht hat, dass die jungen 
Leute den toten Freund mitnehmen dürfen, kommen ihre von der Chefin 
alarmierten Eltern und holen das Mädchen ab. In einem gestohlenen 
Lieferwagen begibt sich der junge Mann allein mit dem Sarg auf die weite 
Fahrt gen Osten. 

„Die großstädtische Moderne im ersten und die entvölkerten Landschaften im 
zweiten Teil des Films spiegeln das Doppelgesicht der Türkei. Die Atmosphäre 
der Verfolgung gegenüber den Kurden, aber auch die Erfahrung der 



Freundschaft und der ersten Liebe vermag der Film überzeugend und ohne 
propagandistische Verkürzungen darzustellen, indem er persönlichen Motiven 
und individualisierten Figuren Raum lässt. Der Respekt gegenüber dem Toten 
in der Tradition des Antigone-Stoffes beharrt auf einer der politischen 
Auseinandersetzung vorgeordneten Moral: Zukunft wird nur dort gewonnen, 
wo den Opfern des Terrors ihre Würde zurückgegeben wird.“ 
Film des Monats Juni 1999 der Evangelischen Filmarbeit (Auszug aus der 
Begründung der Jury) 

Zur Gestaltung 

Eigentlich hat Yeşim Ustaoğlu mit "Reise zur Sonne" nicht einen, sondern zwei 
sehr unterschiedliche Filme gedreht. Der erste enthält eine männliche und 
eine weibliche Entwicklungsgeschichte. 

Mit Berzans Tod endet das Protokoll einer Männerfreundschaft, die durch die 
politischen Umstände nicht die eigentlich angestrebte gegenseitige Offenheit 
erreicht. Zugleich verschwindet Arzu aus dem Film. Nach der letzten stummen 
Umarmung der Liebenden ist ihre Beziehung kein Thema mehr (sie wäre auch 
ohne ständigen politischen Einfluss von der restriktiven Umgebung 
beargwöhnt worden). Im zweiten "Film" geht es nur noch darum, ob Mehmet 
sein Ziel Zorduc tatsächlich erreicht. Nach dem Abschied von Berzans Leiche 
bleibt auch das weitere Schicksal des jungen Mannes ungewiss. 

Mit dem vorurteilslos beobachtenden Blick der Dokumentarfilmerin hat die 
Regisseurin die Geschichte der Freunde und die "love story" in eine sorgfältig 
arrangierte Milieuschilderung eingebettet. Häufig sind Aufnahmen von 
Passanten und Zuschauern eingeblendet. Dadurch wirken auch die (Amateur-
)Schauspieler wie Protagonisten einer Dokumentation. Sie sprechen nur 
wenig. Umso mehr verraten ihre Gesten und Bewegungen, etwa Mehmets 
Apathie und Arzus Entschlossenheit. Die sich anbahnende Nähe 
freundschaftlicher Beziehungen erfasst Kieslowskis ehemaliger Kameramann 
Jacek Petricki häufig durch angeschnittene Halbnah- und Großaufnahmen. 
Treten die Hauptpersonen mit Außenstehenden in Verbindung, geht die 
Kamera auf Distanz. Das Medium Fernsehen, das vor allem Mehmet fasziniert, 
erlaubt der Regisseurin überdies, politische Schwarzweiß-
Dokumentaraufnahmen dreimal mit Spielfilmszenen zu verknüpfen und zwar 
so eng, dass nur noch die Farbe die Unterschiede verrät. Die Kenntnis der 
politischen Situation in der Türkei setzt Yeşim Ustaoğlu dabei weitgehend 
voraus. 

Die Bilder des Filmgeschehens sind anfangs ungewöhnlich schnell geschnitten. 
Im zweiten Teil ist die Handlung auf wenige Personen beschränkt und der 
Bildschnitt nicht mehr so hektisch. Das Prinzip, inhaltliche Aussagen auf das 
Notwendigste zu reduzieren, fordert den Betrachter zum genauen Hinsehen 
und Hinhören auf. Der Sinn bestimmter Sequenzen ergibt sich oft erst im 



Nachhinein. Auch die Musik ist sehr sparsam und akzentuierend einsetzt. 
Türkische und kurdische Lieder sind allerdings für ein deutsches Publikum 
kaum zu unterscheiden. 

Der zweite Teil greift die Eingangssequenz noch einmal auf und macht sie erst 
hier verständlich: Im Spiegelbild des Tümpels bei Berzans Wohnung ist 
Mehmet zu sehen, der Sarg und Sargdeckel auf dem Transporter verstaut. Das 
nun einsetzende Road-Movie vertraut der Atmosphäre ruhiger Totalen. Die 
postkartenschönen Ansichten des Landes, vorzugsweise im Licht der auf- oder 
untergehenden Sonne aufgenommen, könnten einem Werbefilm entstammen. 
Zugleich wird der Betrachter jedoch mit einer Welt konfrontiert, in der Krieg 
gegen "Terroristen" nicht mehr von der Polizei, sondern von Soldaten und 
Panzern geführt wird. 

Begegnungen beginnen mehrfach mit zwei knappen Fragen: Woher stammst 
du? Wohin willst du? Die ebenso kargen Antworten deuten Tragödien an, so 
wenn Mehmet von einer offenbar vertriebenen kurdischen Familie erfährt, 
dass sie nach Istanbul unterwegs ist mit dem alten Großvater, der kein Wort 
Türkisch versteht. Andere Episoden sprechen nur durch Bilder, z.B. wenn 
Mehmet in ein zerschossenes menschenleeres Dorf kommt und nach kurzem 
Blick in ein Haus gleich wieder die Tür schließt. Etwas im Dämmerlicht kaum 
Erkennbares hat dort gelegen, wahrscheinlich eine Leiche. 

Mit solchen mehr vagen und dennoch unübersehbaren Andeutungen 
beschreibt Yeşim Ustaoğlu die tatsächliche Situation und kann trotzdem 
leugnen, sie habe einen politischen Film beabsichtigt. Sie sei "Künstlerin, nicht 
die richtige Person, um Lösungen anzubieten oder auch nur darüber 
nachzudenken". Tatsächlich fällt das Wort "Kurde" kein einziges Mal. 

Zum Drehbuch wurde sie nach ihren eigenen Worten durch Zeitungsberichte 
über markierte, niedergebrannte und evakuierte Orte im Südosten der Türkei 
angeregt. Dazu seien ihre Beobachtungen als Filmemacherin und Architektin 
in den Slums gekommen. Der Film zeige "Menschen, die in der Fremde ihr 
Glück suchen". Mehmets Perspektive, aus der die Filmgeschichte erzählt 
werde, entspreche ihrer eigenen Sicht. 

Yeşim Ustaoğlu hat bei der Berlinale 1999 aber auch eingeräumt, dass sie 
einem ahnungslosen und unzureichend informierten Publikum "die Augen 
öffnen" wollte. Bei der Verleihung des Berliner Friedensfilmpreises hat die 
Jury bestätigt, es sei ihr dabei gelungen, "sich den völkerrechtlichen Konflikten 
in der Türkei zu nähern, ohne ideologisch Stellung zu nehmen". 

Zur Diskussion und zum politischen Hintergrund des Films 

Zwei Themen springen bei der Betrachtung des Films ins Auge: 



• die Chancen von Solidarität und Freundschaft in einer repressiven 
Gesellschaft; 

• die Folgen der türkischen Politik für die nationale Identität 
insbesondere der jungen Generation. 

Beide Themen sind nicht losgelöst vom politischen Kontext zu erörtern. Nach 
den Unabhängigkeitskampf gegen das Osmanische Reich war den Kurden im 
Vertrag von Sèvres ein eigener Staat in Aussicht gestellt worden. Im Vertrag 
von Lausanne 1923 wurden diese Versprechungen jedoch revidiert. Beim 
Versuch, eine einheitliche Nation zu schaffen, wandte sich der Gründer der 
Republik, Kemal Atatürk, gegen Autonomiebestrebungen seiner kurdischen 
Mitkämpfer mit dem bis heute wiederholten Satz: "Nur Türken leben im 
Vaterland Türkei". Kurdisch, eine dem persischen Farsi verwandte Sprache, 
wurde zuerst als Amtssprache, nach mehreren Aufständen schließlich ganz 
verboten. Ihr privater Gebrauch wird seit dem Sprachengesetz 1991 nicht 
mehr strafrechtlich verfolgt. Folter ist seit 1838 verboten, wird jedoch 
trotzdem angewandt. Im Kampf gegen die kurdische Widerstandsbewegung 
PKK hat die türkische Regierung seit Mitte der 80er Jahre über verschiedene 
Provinzen den Ausnahmezustand verhängt. Mehr als 4000 Dörfer sollen 
seither zerstört, die Bevölkerung vertrieben worden sein. Die Zahl der Opfer 
wird mit 30 000 bis 40 000 angegeben. Türkisches Militär und PKK werfen 
sich gegenseitig "Terrorismus" vor. - Hungerstreiks gab es in den türkischen 
Gefängnissen vom Sommer 1997 an als Protest gegen die Prozess- und 
Haftbedingungen. 

Solidarität im Umgang mit Freunden, aber auch gegenüber unbekannten 
Menschen durchzieht den Film wie ein roter Faden. Im Kontrast dazu wirken 
Menschen, die sich der Hilfsbereitschaft verweigern, weil sie "keinen Ärger 
haben" wollen, z.B. Mehmets Zimmergefährten und sein erster Arbeitgeber, 
wie seelische Krüppel. Staatliche Ausgrenzung setzt Solidarität außer Kraft, 
indem sie Unschuldige stigmatisiert und straffreier anonymer Verfolgung 
preisgibt. Das rote "X" an den Türen erinnert deutsche Zuschauer an das "J" 
und den gelben Stern für Juden in der Zeit des Nationalsozialismus. Doch 
anders als dort ist die Ablehnung hier nicht total: Der ausgestoßene Junge, der 
nachts frierend in der Gosse hockt, wird noch von einer mitleidigen Hure 
angesprochen, auch wenn sie vor allem auf sein Fernsehgerät spekuliert. Der 
vom Hilfesuchenden Bedrängte gar - wie der Leichenwärter und der Portier - 
lässt sich, wenn auch nicht völlig selbstlos, breitschlagen. In einer Gesellschaft, 
die ohne gegenseitige Hilfe gar nicht überleben könnte, erscheint 
Bestechlichkeit in einem anderen Licht. 

Spontane Solidarität ist das einzige Band, das selbst ‘Feinde‘ wie Soldaten bzw. 
Polizisten und Zivilisten noch miteinander verbindet. Sie überbrückt selbst 
Unterschiede durch Herkunft und Religion. Das gilt auch für Frauen: In der 
Auseinandersetzung mit verständnislosen Erwachsenen gewinnt die in 



Deutschland geborene Arzu in ihrer Arbeitskollegin Semra, einer durch ihr 
Kopftuch als traditionell ausgewiesenen jungen Frau, eine stille treue Helferin. 

Als Fundament der Solidarität mit den Lebenden und mit den Toten erweist 
sich die Religion. Eine wichtige Etappe seiner Reise mit dem Sarg bewältigt 
Mehmet nur, weil eine alte Frau ihren widerstrebenden Mann an seine Pflicht 
als Moslem erinnert. Der mitgeführte Sarg verleiht Mehmet einen gewissen 
Schutz und ein Anrecht auf Hilfe, das auch von der militärischen Obrigkeit 
respektiert wird. Diese archaische Pietät ist Ausdruck einer um Humanität 
ringenden Gesellschaft, die die Würde des Einzelnen zumindest im Tod achtet, 
selbst wenn sein Leben nicht viel gilt. 

Der Film "Reise zur Sonne" deckt schließlich das Dilemma eines Staatswesens 
auf, das über dem unversöhnlichen Kampf gegen politische Gegner die eigene 
Bevölkerung verliert. Yeşim Ustaoğlu macht am Beispiel eines völlig 
unbedarften Jungen und eines verliebten Mädchens nachvollziehbar, wie 
Ungerechtigkeit und Terror Widerstand herausfordern. Der Film rät nicht zum 
aktiven Kampf - Berzan äußert sich gegenüber einer Sympathisantin 
pessimistisch: "Sie kriegen uns alle!" Mehmets gewaltloses Handeln (das sich 
mit dem Wechsel der Haarfarbe unmittelbar nach Berzans Tod ankündigt) ist 
meilenweit entfernt von dem seines kurdischen Freundes, aber sehr wirksam, 
weil es nicht zu greifen ist. 

In einer Schlüsselszene des Films zerbricht darüber das heiligste Gut der 
modernen Türkei, die nationale Identität. Eben noch hat sich der junge Mann 
gegenüber dem als Anhalter mitgenommenen Polizisten als ‘Mehmet Kara aus 
Tire‘ zu erkennen gegeben. Als er aber nach der nächtlichen Begegnung mit 
drohend aufgebauten Panzern im Zug weiterfährt, nennt er gegenüber einem 
Landsmann, einem jungen (und über seinen Einsatz unglücklichen) 
Wehrpflichtigen, Zorduc seine Heimat. Dabei erwähnt er einen Freund namens 
Mehmet aus Tire wie ein Relikt aus der Vergangenheit. 

Der Filmschluss mag pathetisch erscheinen: Mehmets lächelnd entspanntes 
Gesicht, mit dem er am Stausee dem unter der Abendsonne versinkenden Sarg 
nachschaut, steht, aller Ungewissheiten zum Trotz, für das Prinzip Hoffnung. 
Dass der Filmtitel an das internationale Gewerkschaftslied erinnert, "Brüder, 
zur Sonne, zur Freiheit!", ist kein Zufall. 

Zur Regisseurin 

Yeşim Ustaoğlu wurde am 18. November 1960 in Sarikamis in der Osttürkei 
geboren. Nach ihrem Architekturstudiums und einem Aufbaustudium über 
Gebäude-Restauration an der Universität Yildiz arbeitete sie als Journalistin 
für verschiedene Film- und Kunstmagazine und als Leiterin von Video-
Workshops. 1984 stellte sie ihren ersten Kurzfilm "To Catch a Moment" vor. Es 
folgten "Magnafantagna“ (1987), "Duet" (1990) und "Hotel" (1992). Ihr erster 



Spielfilm "The Trace" (IZ) wurde 1994 als bester türkischer Film auf dem 
Internationalen Filmfestival von Istanbul ausgezeichnet. "Reise zur Sonne" 
(Günese Yolculuk) ist ihr zweiter Spielfilm. 

Autorin: Dr. Dorothea Schmitt-Hollstein 
April 2000 

 


