Reise zur Sonne

Gunese Yolculuk

Spielfilm von Yesim Ustaoglu

Tirkei, Niederlande, Deutschland 1999, 104 Minuten, Original (tiirkisch u.
kurdisch) mit dt. Untertitel

Inhalt

Der schiichterne Mehmet wird Zeuge, wie fanatisierte Fufdballfans einen
Autofahrer angreifen, weil er den Sieg der tiirkischen Nationalmannschaft
nicht mit einem Hupkonzert begleitet. Der junge Mann mischt sich ein,
bekommt einen Schlag ins Gesicht und flieht mit dem Autofahrer. In einem
Versteck konnen die beiden ihren Verfolgern entkommen. In einer Kneipe
lernen sie sich ndher kennen: Mehmet ist erst vor ein paar Monaten aus Tire in
der Westtlirkei in die Grof3stadt gekommen und verdient seinen Unterhalt mit
dem Aufspiiren von Lecks in unterirdischen Wasserleitungen. Er ist in Arzu
verliebt, die in einer Wiascherei arbeitet. Berzan, der Altere, lebt schon seit
zwei Jahren in Istanbul, nachdem sein Vater bei einer Razzia verhaftet wurde
und nicht mehr zurickgekommen ist. In seiner osttiirkischen Heimat Zorduc
hat er seine Verlobte Sirvan zurticklassen miissen. Der Kurde beteiligt sich an
Demonstrationen fiir seine inhaftierten Landsleute. Das entdeckt sein
tirkischer Freund zufallig durch eine Fernsehsendung.

Berzan verkauft illegal Musikkassetten auf dem Markt und tuberlasst Mehmet
eine mit kurdischer Musik, die ihm gefallen hat. Das Geschenk und eine Waffe
in der zurtlickgelassenen Tasche eines fremden Fahrgastes werden Mehmet
zum Verhadngnis, als er nach einem Treffen mit Arzu in der Strafdenbahn in
eine polizeiliche Fahndung gerat. Nach der Haftentlassung nimmt Berzan den
vollig verstorten, nun auch arbeits- und wohnungslosen Freund mit sich,
verschafft ihm Arbeit als Wachter und eine Unterkunft. Hier verbringt Arzu
mit Mehmet eine gemeinsame Nacht, ehe das diffamierende X den
vermeintlichen Kurden wieder vertreibt.

Die politischen Ereignisse eskalieren: Im Gefdngnis stirbt der erste
Hungerstreikende, und die Polizei schlagt die Demonstrationen mit brutaler
Gewalt nieder. Berzan ist eins der Opfer. Als Arzu erreicht hat, dass die jungen
Leute den toten Freund mitnehmen diirfen, kommen ihre von der Chefin
alarmierten Eltern und holen das Madchen ab. In einem gestohlenen
Lieferwagen begibt sich der junge Mann allein mit dem Sarg auf die weite
Fahrt gen Osten.

,Die grofdstadtische Moderne im ersten und die entvolkerten Landschaften im
zweiten Teil des Films spiegeln das Doppelgesicht der Tiirkei. Die Atmosphare
der Verfolgung gegeniiber den Kurden, aber auch die Erfahrung der



Freundschaft und der ersten Liebe vermag der Film iiberzeugend und ohne
propagandistische Verkiirzungen darzustellen, indem er personlichen Motiven
und individualisierten Figuren Raum lasst. Der Respekt gegeniiber dem Toten
in der Tradition des Antigone-Stoffes beharrt auf einer der politischen
Auseinandersetzung vorgeordneten Moral: Zukunft wird nur dort gewonnen,
wo den Opfern des Terrors ihre Wiirde zuriickgegeben wird.”

Film des Monats Juni 1999 der Evangelischen Filmarbeit (Auszug aus der
Begriindung der Jury)

Zur Gestaltung

Eigentlich hat Yesim Ustaoglu mit "Reise zur Sonne" nicht einen, sondern zwei
sehr unterschiedliche Filme gedreht. Der erste enthalt eine mannliche und
eine weibliche Entwicklungsgeschichte.

Mit Berzans Tod endet das Protokoll einer Mannerfreundschaft, die durch die
politischen Umstande nicht die eigentlich angestrebte gegenseitige Offenheit
erreicht. Zugleich verschwindet Arzu aus dem Film. Nach der letzten stummen
Umarmung der Liebenden ist ihre Beziehung kein Thema mehr (sie ware auch
ohne standigen politischen Einfluss von der restriktiven Umgebung
beargwohnt worden). Im zweiten "Film" geht es nur noch darum, ob Mehmet
sein Ziel Zorduc tatsachlich erreicht. Nach dem Abschied von Berzans Leiche
bleibt auch das weitere Schicksal des jungen Mannes ungewiss.

Mit dem vorurteilslos beobachtenden Blick der Dokumentarfilmerin hat die
Regisseurin die Geschichte der Freunde und die "love story" in eine sorgfaltig
arrangierte Milieuschilderung eingebettet. Haufig sind Aufnahmen von
Passanten und Zuschauern eingeblendet. Dadurch wirken auch die (Amateur-
)Schauspieler wie Protagonisten einer Dokumentation. Sie sprechen nur
wenig. Umso mehr verraten ihre Gesten und Bewegungen, etwa Mehmets
Apathie und Arzus Entschlossenheit. Die sich anbahnende Nahe
freundschaftlicher Beziehungen erfasst Kieslowskis ehemaliger Kameramann
Jacek Petricki haufig durch angeschnittene Halbnah- und Grofsaufnahmen.
Treten die Hauptpersonen mit Aufdenstehenden in Verbindung, geht die
Kamera auf Distanz. Das Medium Fernsehen, das vor allem Mehmet fasziniert,
erlaubt der Regisseurin liberdies, politische Schwarzweif3-
Dokumentaraufnahmen dreimal mit Spielfilmszenen zu verkniipfen und zwar
so eng, dass nur noch die Farbe die Unterschiede verrat. Die Kenntnis der
politischen Situation in der Tiirkei setzt Yesim Ustaoglu dabei weitgehend
voraus.

Die Bilder des Filmgeschehens sind anfangs ungewdhnlich schnell geschnitten.
Im zweiten Teil ist die Handlung auf wenige Personen beschrankt und der
Bildschnitt nicht mehr so hektisch. Das Prinzip, inhaltliche Aussagen auf das
Notwendigste zu reduzieren, fordert den Betrachter zum genauen Hinsehen
und Hinhoren auf. Der Sinn bestimmter Sequenzen ergibt sich oft erst im



Nachhinein. Auch die Musik ist sehr sparsam und akzentuierend einsetzt.
Turkische und kurdische Lieder sind allerdings fiir ein deutsches Publikum
kaum zu unterscheiden.

Der zweite Teil greift die Eingangssequenz noch einmal auf und macht sie erst
hier verstandlich: Im Spiegelbild des Tiimpels bei Berzans Wohnung ist
Mehmet zu sehen, der Sarg und Sargdeckel auf dem Transporter verstaut. Das
nun einsetzende Road-Movie vertraut der Atmosphare ruhiger Totalen. Die
postkartenschonen Ansichten des Landes, vorzugsweise im Licht der auf- oder
untergehenden Sonne aufgenommen, konnten einem Werbefilm entstammen.
Zugleich wird der Betrachter jedoch mit einer Welt konfrontiert, in der Krieg
gegen "Terroristen” nicht mehr von der Polizei, sondern von Soldaten und
Panzern gefuhrt wird.

Begegnungen beginnen mehrfach mit zwei knappen Fragen: Woher stammst
du? Wohin willst du? Die ebenso kargen Antworten deuten Tragodien an, so
wenn Mehmet von einer offenbar vertriebenen kurdischen Familie erfahrt,
dass sie nach Istanbul unterwegs ist mit dem alten Grofdvater, der kein Wort
Turkisch versteht. Andere Episoden sprechen nur durch Bilder, z.B. wenn
Mehmet in ein zerschossenes menschenleeres Dorf kommt und nach kurzem
Blick in ein Haus gleich wieder die Tiir schliefdt. Etwas im Dammerlicht kaum
Erkennbares hat dort gelegen, wahrscheinlich eine Leiche.

Mit solchen mehr vagen und dennoch uniibersehbaren Andeutungen
beschreibt Yesim Ustaoglu die tatsachliche Situation und kann trotzdem
leugnen, sie habe einen politischen Film beabsichtigt. Sie sei "Kiinstlerin, nicht
die richtige Person, um Losungen anzubieten oder auch nur dariiber
nachzudenken". Tatsachlich fallt das Wort "Kurde" kein einziges Mal.

Zum Drehbuch wurde sie nach ihren eigenen Worten durch Zeitungsberichte
Uber markierte, niedergebrannte und evakuierte Orte im Stidosten der Tiirkei
angeregt. Dazu seien ihre Beobachtungen als Filmemacherin und Architektin
in den Slums gekommen. Der Film zeige "Menschen, die in der Fremde ihr
Glick suchen". Mehmets Perspektive, aus der die Filmgeschichte erzahlt
werde, entspreche ihrer eigenen Sicht.

Yesim Ustaoglu hat bei der Berlinale 1999 aber auch eingeraumt, dass sie
einem ahnungslosen und unzureichend informierten Publikum "die Augen
offnen” wollte. Bei der Verleihung des Berliner Friedensfilmpreises hat die
Jury bestatigt, es sei ihr dabei gelungen, "sich den volkerrechtlichen Konflikten
in der Turkei zu nahern, ohne ideologisch Stellung zu nehmen".

Zur Diskussion und zum politischen Hintergrund des Films

Zwei Themen springen bei der Betrachtung des Films ins Auge:



« die Chancen von Solidaritiat und Freundschaft in einer repressiven
Gesellschaft;

« die Folgen der tiirkischen Politik fiir die nationale Identitit
insbesondere der jungen Generation.

Beide Themen sind nicht losgeldst vom politischen Kontext zu erortern. Nach
den Unabhéangigkeitskampf gegen das Osmanische Reich war den Kurden im
Vertrag von Sevres ein eigener Staat in Aussicht gestellt worden. Im Vertrag
von Lausanne 1923 wurden diese Versprechungen jedoch revidiert. Beim
Versuch, eine einheitliche Nation zu schaffen, wandte sich der Griinder der
Republik, Kemal Atatiirk, gegen Autonomiebestrebungen seiner kurdischen
Mitkdmpfer mit dem bis heute wiederholten Satz: "Nur Tiirken leben im
Vaterland Tirkei". Kurdisch, eine dem persischen Farsi verwandte Sprache,
wurde zuerst als Amtssprache, nach mehreren Aufstanden schliefdlich ganz
verboten. Ihr privater Gebrauch wird seit dem Sprachengesetz 1991 nicht
mehr strafrechtlich verfolgt. Folter ist seit 1838 verboten, wird jedoch
trotzdem angewandt. Im Kampf gegen die kurdische Widerstandsbewegung
PKK hat die tiirkische Regierung seit Mitte der 80er Jahre uiber verschiedene
Provinzen den Ausnahmezustand verhangt. Mehr als 4000 Dorfer sollen
seither zerstort, die Bevolkerung vertrieben worden sein. Die Zahl der Opfer
wird mit 30 000 bis 40 000 angegeben. Tirkisches Militar und PKK werfen
sich gegenseitig "Terrorismus” vor. - Hungerstreiks gab es in den tiirkischen
Gefangnissen vom Sommer 1997 an als Protest gegen die Prozess- und
Haftbedingungen.

Solidaritat im Umgang mit Freunden, aber auch gegeniiber unbekannten
Menschen durchzieht den Film wie ein roter Faden. Im Kontrast dazu wirken
Menschen, die sich der Hilfsbereitschaft verweigern, weil sie "keinen Arger
haben" wollen, z.B. Mehmets Zimmergefahrten und sein erster Arbeitgeber,
wie seelische Kriippel. Staatliche Ausgrenzung setzt Solidaritat aufder Kraft,
indem sie Unschuldige stigmatisiert und straffreier anonymer Verfolgung
preisgibt. Das rote "X" an den Tiiren erinnert deutsche Zuschauer an das "J"
und den gelben Stern fiir Juden in der Zeit des Nationalsozialismus. Doch
anders als dort ist die Ablehnung hier nicht total: Der ausgestofsene Junge, der
nachts frierend in der Gosse hockt, wird noch von einer mitleidigen Hure
angesprochen, auch wenn sie vor allem auf sein Fernsehgerat spekuliert. Der
vom Hilfesuchenden Bedrangte gar - wie der Leichenwarter und der Portier -
lasst sich, wenn auch nicht vollig selbstlos, breitschlagen. In einer Gesellschaft,
die ohne gegenseitige Hilfe gar nicht tiberleben konnte, erscheint
Bestechlichkeit in einem anderen Licht.

Spontane Solidaritat ist das einzige Band, das selbst ‘Feinde’ wie Soldaten bzw.
Polizisten und Zivilisten noch miteinander verbindet. Sie Uiberbriickt selbst
Unterschiede durch Herkunft und Religion. Das gilt auch fiir Frauen: In der
Auseinandersetzung mit verstiandnislosen Erwachsenen gewinnt die in



Deutschland geborene Arzu in ihrer Arbeitskollegin Semra, einer durch ihr
Kopftuch als traditionell ausgewiesenen jungen Frau, eine stille treue Helferin.

Als Fundament der Solidaritiat mit den Lebenden und mit den Toten erweist
sich die Religion. Eine wichtige Etappe seiner Reise mit dem Sarg bewaltigt
Mehmet nur, weil eine alte Frau ihren widerstrebenden Mann an seine Pflicht
als Moslem erinnert. Der mitgefiihrte Sarg verleiht Mehmet einen gewissen
Schutz und ein Anrecht auf Hilfe, das auch von der militarischen Obrigkeit
respektiert wird. Diese archaische Pietat ist Ausdruck einer um Humanitat
ringenden Gesellschaft, die die Wiirde des Einzelnen zumindest im Tod achtet,
selbst wenn sein Leben nicht viel gilt.

Der Film "Reise zur Sonne" deckt schliefdlich das Dilemma eines Staatswesens
auf, das uber dem unversohnlichen Kampf gegen politische Gegner die eigene
Bevolkerung verliert. Yesim Ustaoglu macht am Beispiel eines vollig
unbedarften Jungen und eines verliebten Madchens nachvollziehbar, wie
Ungerechtigkeit und Terror Widerstand herausfordern. Der Film rat nicht zum
aktiven Kampf - Berzan aufdert sich gegenuber einer Sympathisantin
pessimistisch: "Sie kriegen uns alle!" Mehmets gewaltloses Handeln (das sich
mit dem Wechsel der Haarfarbe unmittelbar nach Berzans Tod ankiindigt) ist
meilenweit entfernt von dem seines kurdischen Freundes, aber sehr wirksam,
weil es nicht zu greifen ist.

In einer Schliisselszene des Films zerbricht dartiber das heiligste Gut der
modernen Tiirkei, die nationale Identitat. Eben noch hat sich der junge Mann
gegeniiber dem als Anhalter mitgenommenen Polizisten als ‘Mehmet Kara aus
Tire‘ zu erkennen gegeben. Als er aber nach der nachtlichen Begegnung mit
drohend aufgebauten Panzern im Zug weiterfahrt, nennt er gegeniiber einem
Landsmann, einem jungen (und liber seinen Einsatz ungliicklichen)
Wehrpflichtigen, Zorduc seine Heimat. Dabei erwahnt er einen Freund namens
Mehmet aus Tire wie ein Relikt aus der Vergangenheit.

Der Filmschluss mag pathetisch erscheinen: Mehmets lachelnd entspanntes
Gesicht, mit dem er am Stausee dem unter der Abendsonne versinkenden Sarg
nachschaut, steht, aller Ungewissheiten zum Trotz, fiir das Prinzip Hoffnung.
Dass der Filmtitel an das internationale Gewerkschaftslied erinnert, "Briider,
zur Sonne, zur Freiheit!", ist kein Zufall.

Zur Regisseurin

Yesim Ustaoglu wurde am 18. November 1960 in Sarikamis in der Osttiirkei
geboren. Nach ihrem Architekturstudiums und einem Aufbaustudium tiber
Gebdude-Restauration an der Universitit Yildiz arbeitete sie als Journalistin
fiir verschiedene Film- und Kunstmagazine und als Leiterin von Video-
Workshops. 1984 stellte sie ihren ersten Kurzfilm "To Catch a Moment" vor. Es
folgten "Magnafantagna“ (1987), "Duet" (1990) und "Hotel" (1992). Ihr erster



Spielfilm "The Trace" (I1Z) wurde 1994 als bester tlrkischer Film auf dem
Internationalen Filmfestival von Istanbul ausgezeichnet. "Reise zur Sonne"
(Guinese Yolculuk) ist ihr zweiter Spielfilm.

Autorin: Dr. Dorothea Schmitt-Hollstein
April 2000



