
Reseba - The Dark Wind 

Spielfilm von Hussein Hassan 
Autonome Region Kurdistan, Deutschland, Katar 2016, 89 Minuten, OmU 

Inhalt 

Der Film beginnt mit einer Verlobungsfeier, die nach traditionellem Ritus 
gefeiert wird. Während der Bräutigam (Reko) mit dem Vater der Braut die 
Heirat vereinbart, schaut eine schöne junge Frau (Pero) mit langen braunen 
Haaren durch eine Maueröffnung des alten Gewölbes zu. Ihr Blick begegnet 
dem ihres Bräutigams, und sie lächelt ihm glücklich zu. Kurz darauf sieht man 
die beiden im Kreis der Familienangehörigen tanzen. 
Das friedvolle Leben endet, als schwarz maskierte bewaffnete Kämpfer der 
Terrormiliz „Islamischer Staat“ (IS) in einem Fahrzeugkonvoi in das Dorf 
eindringen und die jesidische Bevölkerung unter Beschuss nehmen. Die 
Dorfbewohner versuchen zu fliehen oder stellen sich den Angreifern in den 
Weg. In Nahaufnahme sieht man die verängstigten Gesichter der Frauen und 
Mädchen, die in einer Lehmhütte Zuflucht gesucht haben. Doch sie werden 
entdeckt und von den militanten IS-Kämpfern aus ihrem Versteck gezerrt. 
Reko ist fern von zu Hause, als sein Dorf in der Shingal- Region vom IS 
überfallen wird. Er arbeitet als Sicherheitsbediensteter für einen 
amerikanischen Ölkonzern und bewacht die irakischen Ölfelder. Als er von 
dem Angriff des IS erfährt, macht er sich sofort auf den gefährlichen Heimweg. 
In der nächsten Szene steht eine Gruppe verschleierter junger Frauen in 
bodenlangen schwarzen Abayas, dem traditionellen Gewand islamischer 
Frauen, aneinander gekettet und mit gesenktem Kopf in einer Reihe. Die 
jungen Frauen werden auf einem Markt zum Kauf angeboten. Eine von ihnen 
ist Pero. Während der arabische Verkäufer die Frauen seinen Kunden anpreist, 
steht ein schwarz maskierter IS-Kämpfer dabei und führt Buch über den 
Frauenhandel. Die Männer, die angereist sind, um eine der verschleppten 
Frauen zu kaufen, haben sich vor ihren Autos positioniert und treffen 
ungeniert ihre Auswahl. 

Reko begegnet seinen Eltern wieder, als diese in ein Flüchtlingslager der UN 
gebracht werden. Auch Peros Eltern haben den Angriff des IS überlebt. Doch 
von seiner Verlobten fehlt jede Spur. Entschlossen bricht Reko auf, um Pero zu 
suchen. Nachdem ein erster Anlauf erfolglos blieb, Pero über einen arabischen 
Scheich freizukaufen, der mit dem IS Geschäfte macht, führt ihn eine Spur ins 
westkurdische Gebiet jenseits der syrischen Grenze. Er erfährt, dass Pero 
dorthin an einen der gefährlichsten Emire des IS verkauft wurde. Nach einer 
riskanten Fahrt durch syrisches Kriegsgebiet findet er seine Verlobte. Pero 
wurde von einer kurdischen Frauen-Peshmerga-Einheit aus der Gewalt des IS 
befreit. Mit erloschenem Blick sitzt sie ihm im Beisein der Kämpferinnen 
gegenüber. 



Der zweite Teil des Films konzentriert sich auf die Zeit nach Peros Rückkehr 
zu ihrer Familie im Flüchtlingslager. Liebevoll schließt die Mutter die Tochter 
bei ihrer Ankunft in die Arme, und auch der Vater ist erleichtert. Behutsam 
wäscht die Mutter die Tochter und kämmt ihr das nasse Haar. Pero lässt alles 
stumm mit sich geschehen. Derweil besorgt Reko ihr frische Kleidung. Als Pero 
später die schwarze Abaya, die sie während ihrer Gefangenschaft beim IS 
tragen musste, in einer Seifenlauge entdeckt, in der die Mutter schmutzige 
Wäsche eingeweicht hat, nimmt sie das Kleidungsstück heraus und wirft es ins 
Feuer. Doch die auf sie gerichteten Blicke der Männer aus den benachbarten 
Zelten lassen sie aufschrecken, und Pero läuft gehetzt davon. Reko holt sie 
zurück. Doch wenig später sitzt er nachdenklich in seinem Geländewagen, 
während Peros Mutter die traumatisierte Tochter versorgt. 

Als auch die Mutter sich keinen Rat mehr weiß, wendet sie sich an einen 
religiösen Würdenträger der Jesiden. Er empfiehlt ihr, die Tochter nach Lalish 
zu bringen, dem höchsten Heiligtum der Jesiden. In der Tempelanlage 
angekommen, bittet die Mutter den dortigen Geistlichen, die Tochter zu heilen. 
In der Tempelstätte begießt Pero sich mit dem heiligen Quellwasser, nachdem 
der Geistliche sie gesegnet hat. Er hat ihr versichert, dass ihr geistliches 
Oberhaupt, Baba Scheich, und der Geistliche Rat der Jesiden sie von dem Leid 
befreien wollen, das sie erlitten habe. Sie sei nun befreit, sagt er, und könne 
getrost wieder mit ihrer Familie weiterleben, denn ihre Würde und Ehre sei 
wieder vollkommen hergestellt. 

Tatsächlich haben der Besuch der heiligen Stätte und die Worte des 
Geistlichen eine heilsame Wirkung. Als Pero mit der Mutter und ihrem 
Verlobten auf der Rückfahrt in einer Gaststätte einkehrt, spricht sie erstmals 
wieder und isst von den bestellten Speisen. Doch als aus einem vor dem 
Restaurant aufgebauten Lautsprecher ein islamischer Gebetsruf ertönt, der 
Pero an ihre Verschleppung und ihre vom IS erzwungene Konversion zum 
Islam erinnert, verfinstert sich ihr Gesicht, und ihre innere Panik wird 
sichtbar. 

Unterdessen sitzen im Flüchtlingslager die älteren Männer in einem 
provisorisch aus Plastikplanen gebauten Teehaus zusammen und verfolgen 
die Nachrichten im Fernsehen. Es wird berichtet, dass wieder jesidische 
Mädchen vom IS befreit wurden. Anstatt sich zu freuen, äußert einer der alten 
Männer die Ansicht, dass die Mädchen besser tot als lebendig wären. Erst 
würden sie die Frauen benutzen und ruinieren, um sie dann wieder an ihre 
Familien zurück zu verkaufen, sagt der Alte. Seine Worte haben Wirkung. 
Zumindest auf Rekos Vater. Er will die Hochzeit seines Sohnes verhindern. 
Doch Reko ist fest entschlossen, sich über seinen Vater hinwegzusetzen. 

Unweit des Zeltlagers befindet sich eine heilige Stätte, wo Pero und ihre 
Mutter gelegentlich beten. Einmal begegnen sie dort einer jungen Frau, die 
zwischen den Gräbern sitzt und trauert. Pero dreht sich mehrmals nach ihr 



um. Als Pero und ihre Mutter später vom Einkauf ins Flüchtlingslager 
zurückkehren, tragen Sanitäter eine junge Frau, die leblos auf einer Trage 
liegt, an ihnen vorbei. Offenbar hat sie sich das Leben genommen. Der Anblick 
erschüttert Pero so sehr, dass sie einen Zusammenbruch erleidet und ins 
Krankenhaus eingeliefert wird. Dort erfährt die Mutter von dem behandelnden 
Arzt, dass die Tochter ein Kind erwartet. Die Nachricht, dass die traumatisierte 
Tochter von einem ihrer Vergewaltiger schwanger ist, stellt die Familie vor 
eine extreme Herausforderung und bringt sie an ihre Belastungsgrenze. Auch 
Peros Verlobter erträgt die Situation nicht mehr. Er will sich von Pero trennen. 
Raus aus dem Flüchtlingslager will er, weg von Pero. Er meldet sich freiwillig 
zum militärischen Kampf gegen den IS und will mit den Peshmerga-Kämpfern 
an die Front zu ziehen. Doch seine Liebe zu Pero lässt ihn nicht los. So endet 
der Film damit, dass sich die beiden auf einer Felsenklippe am Wasser 
gegenüberstehen und vorsichtig einander zuwenden. 

Würdigung und Kritik 

REŞEBA – THE DARK WIND erzählt von einem jesidischen Liebespaar, das 
heiraten möchte und dessen Lebensglück durch den Terror des IS zerstört 
wird. Es ist der erste Spielfilm über den an den Jesiden im Irak im Sommer 
2014 durch den IS begangenen Völkermord. Wir erleben, wie durch den 
Terror des IS das Dorf zerstört wird und damit auch die jesidische 
Gemeinschaft, die eben noch die Verlobung des Paares feierte. Geradlinig 
erzählt der Film seine Geschichte. Im ersten Teil geht es um die Suche des 
Protagonisten nach seiner verschleppten Braut. Der zweite Teil handelt von 
der Rückkehr der jungen Frau zu ihrer jetzt in einem UN-Flüchtlingslager 
lebenden Familie und ihrem Verlobten, nachdem sie aus der Gewalt des IS 
befreit wurde. Es geht um die Belastungsproben, die der Verlobte der schwer 
traumatisierten jungen Frau und ihre Familie bestehen müssen. Der Film 
eignet sich trotz der Schwere des Themas für ein breites Publikum, denn er 
unterlässt es, die Zuschauer durch bildhafte Darstellung von Gewalt und 
Grausamkeit zu überwältigen. Die militanten Islamisten mit ihren 
bedrohlichen schwarzen Masken sind zwar in mehreren Szenen präsent, doch 
bleibt die Kamera ihnen fern. So ermöglicht der Film den Zuschauern die 
empathische und reflektierende Auseinandersetzung mit den Ereignissen, auf 
welche die Spielfilmhandlung rekurriert. 

Der Film kam unter äußerst schwierigen Produktionsbedingungen zustande 
und er entstand in unmittelbarer zeitlicher und geographischer Nähe zu den 
Ereignissen. Als die Terrormiliz Islamischer Staat im Sommer 2014 die Region 
um die irakische Stadt Mossul angriff, hielten sich der kurdische Regisseur 
Hussein Hassan und der Berliner Filmproduzent Mehmet Aktas, der ebenfalls 
kurdische Wurzeln hat und sich auf die Produktion kurdischer Filme 
konzentriert, vor Ort auf. Eigentlich wollten sie ein anderes Filmprojekt 
realisieren. Doch aufgrund des militärischen Vordringens des IS und der sich 



abzeichnenden humanitären Katastrophe war an eine Fortsetzung ihres 
ursprünglichen Projekts nicht zu denken. So beschlossen sie, die aktuellen 
Ereignisse aufzugreifen. Ursprünglich wollten sie einen Dokumentarfilm über 
jesidische Frauen drehen, die in die Gewalt des IS geraten waren und denen es 
gelungen war, frei zu kommen. Weil sich in den Flüchtlingslagern, die sie 
aufsuchten, jedoch keine Frauen fanden, die bereit oder in der Lage gewesen 
wären, vor laufender Kamera zu sprechen, verwarfen sie die Idee eines 
Dokumentarfilms. Stattdessen begannen Regisseur und Produzent, gemeinsam 
ein Drehbuch für einen Spielfilm zu schreiben. Gedreht wurde der Film in der 
Autonomen Region Kurdistan (K.R.G.) und in Syrien. Zweimal geriet das 
Filmteam während der Dreharbeiten unter Beschuss. Außer der 
Hauptdarstellerin Diman Zandi, einer iranischen Schauspielerin, wurden alle 
Rollen von Jesiden gespielt, darunter etliche Laiendarsteller, und zum 
Filmteam stießen auch einige Flüchtlinge. Als sie sich auf ihre Rolle der Pero 
vorbereitete, fiel der Schauspielerin Diman Zandi das Schweigen der Frauen 
auf, denen sie in den Flüchtlingslagern begegnete. Im Presseheft zum Film 
berichtet sie, dass die Frauen, die sie traf, den Kontakt zu anderen Menschen 
mieden und über das, was sie erlebt hatten, nicht mit anderen sprechen 
wollten. Dass die betroffenen Frauen, denen das Filmteam in den 
Flüchtlingslagern begegnete, nicht vor laufender Kamera sprechen wollten, 
wundert nicht. Über das zu sprechen, was sie erlebt hatten, dürfte für die 
Allermeisten unmöglich gewesen sein, waren sie doch schwer traumatisiert. 
Es erfordert auch Mut für die Betroffenen, über sexualisierte Gewalt zu 
sprechen. Denn Vergewaltigung ist ein Tabu. Auch Pero, die weibliche 
Hauptfigur des Films, spricht nicht. Über weite Strecken des Films bleibt sie 
stumm. Die seelische Verfassung, die hinter Peros Schweigen steht, von der 
wir als Zuschauer des Films nur etwas ahnen können, hat Nadia Murad, die 
Friedensnobelpreisträgerin des Jahres 2018, in Worte gefasst. Sie war die 
Erste, die öffentlich über das sprach, was ihre Peiniger vom IS ihr zufügten. Sie 
schreibt: „Irgendwann gibt es nur noch die Vergewaltigungen und sonst nichts 
mehr. Es wird einfach zum normalen Tagesablauf. Man weiß nie, wer im 
nächsten Moment die Tür aufmacht und über einen herfällt, man weiß nur, 
dass es geschehen wird, dass es morgen vielleicht noch schlimmer wird als 
heute. Man denkt gar nicht mehr an Flucht oder ein Wiedersehen mit der 
Familie. Das frühere Leben ist nur noch eine ferne Erinnerung, wie ein Traum. 
Der eigene Körper gehört einem nicht mehr, und man hat die Energie verloren 
zu reden, sich zu wehren oder über die Welt da draußen nachzudenken. Es 
gibt nur noch den Missbrauch und das taube Gefühl, das sich einstellt, wenn 
man sich einmal damit abgefunden hat, dass darin nun das Leben besteht.“ 
(Nadia Murad, Ich bin Eure Stimme, S. 221-222). 

Im Film gibt es zwei handlungstragende Figuren, die Pero treu zur Seite 
stehen, nachdem sie vom IS befreit zu ihrer Familie zurückkehrt: Reko, ihr 
Verlobter, und die Mutter. Beide nehmen sich Pero liebevoll an, geraten aber 
durch die schwere Traumatisierung der jungen Frau und deren Folgen an ihre 



eigenen Grenzen. Reko hat sein Leben riskiert, um die Verlobte zu retten, und 
malt sich eine gemeinsame Zukunft mit ihr aus, darauf hoffend, dass er von 
seinem Verdienst ein Haus außerhalb des Flüchtlingslagers mieten kann, in 
dem sie zusammenleben können. Denn schwierig sind für die Beteiligten die 
eingeschränkten Lebensbedingungen und der soziale Druck im 
Flüchtlingslager. Alles spielt sich vor den Augen der anderen ab, die auf 
dichtem Raum in den benachbarten Zelten leben. Kein Laut bleibt den anderen 
verborgen, jede Regung der jungen Frau wird aufmerksam beäugt. Weil Reko 
an seiner Liebe zu Pero festhält, gerät er in einen Konflikt mit seinem Vater. 
Dieser lässt sich von Vorstellungen beeindrucken, die der patriarchalischen 
Alltagskultur entstammen. Der Vater will verhindern, dass sein Sohn die junge 
Frau heiratet, die vom IS entführt und vergewaltigt und daher seiner 
Auffassung nach „entehrt“ wurde. Reko kritisiert die Einstellung seines Vaters. 
Wie könne es sein, fragt er an einer Stelle, dass Baba Scheich, das geistliche 
Oberhaupt der Jesiden, die vom IS verschleppten Frauen von jeglicher Schuld 
freigesprochen hat, sein eigener Vater jedoch an seiner starren Haltung 
festhalte. Reko spricht hier einen zentralen Aspekt ein, der in der Realität eine 
bedeutende Rolle spielte, als es darum ging, die Frauen, die dem IS 
entkommen waren, wieder in die Gemeinschaft der Jesiden zu integrieren. 
Tatsächlich waren viele Jesidinnen, die aus der Gefangenschaft beim IS zurück 
kehrten, anfangs in großer Sorge, ob ihre Familien sie wieder aufnehmen 
würden, wenn sie erführen, dass sie ihre Jungfräulichkeit verloren hatten und 
zum Islam hatten konvertieren müssen. Die jesidische Gemeinschaft tat sich 
zunächst schwer damit, die Frauen wieder in ihre Gemeinschaft aufzunehmen, 
sagt der in Deutschland lebende Traumatologe Jan Ilhan Kizilhan, der selbst 
jesidische Wurzeln hat. Er hat etliche Überlebende vor Ort behandelt und über 
1.000 jesidische Frauen mit einem Hilfsprogramm des Landes Baden-
Württembergs nach Deutschland gebracht. Das Problem besteht darin, dass 
eine Jesidin nicht mehr als Jesidin gilt, wenn sie mit einem Mann einer anderen 
Religion Geschlechtsverkehr hatte, und dass voreheliche Beziehungen generell 
als Sünde betrachtet werden. Zur Taktik des IS gehört es, dass er diese Ängste 
ausnutzte, um die Jesidinnen, die sich in seiner Gewalt befanden, von 
Fluchtgedanken abzubringen. Die Friedensnobelpreisträgerin Nadia Murad, 
selbst eine Überlebende des Völkermords, schreibt: „Die Islamisten wussten 
ganz genau, wie verheerend es für eine unverheiratete jesidische Frau war, 
zum Islam zu konvertieren und ihre Jungfräulichkeit zu verlieren. Unsere 
schlimmsten Ängste – dass unsere Gemeinschaft und unsere Geistlichen uns 
deswegen nicht wieder aufnehmen würden – nutzten sie schamlos aus. 
‚Versuch ruhig zu fliehen, es bringt dir ja doch nichts’, sagte Hadschi Salman zu 
mir. ’Selbst wenn du es bis nach Hause schaffst, dein Vater oder dein Onkel 
werden dich töten. Du bist keine Jungfrau mehr, und du bist jetzt Muslimin!“ 
(Nadia Murad, Ich bin Eure Stimme, S. 195-196). Einer jungen Frau, die 
befürchtete, von ihrer Familie verstoßen zu werden, nachdem sie vergewaltigt 
und nach Syrien verkauft worden war, war das Filmteam um Hussein Hassan 



bei den Recherchen vor Ort begegnet. Ihre Geschichte hat die Filmemacher zur 
Handlung des Films inspiriert. 

In der Situation des Jahres 2014, als der Schock über die Ereignisse noch frisch 
war, stellte sich Baba Scheich, das geistliche Oberhaupt der Jesiden, an die 
Seite der Rückkehrerinnen und verkündete, dass sie Jesidinnen bleiben 
würden. Sie sollten nicht als Musliminnen betrachtet werden, da man sie zur 
Konversion gezwungen hat, und auch nicht als entehrte Frauen, sondern als 
Opfer von Vergewaltigungen. Auch empfing er persönlich die Überlebenden 
und bot ihnen seinen Beistand an. Der Religiöse Rat der Jesiden bekräftigte 
dies, indem er alle gläubigen Jesiden dazu aufforderte, die aus der Gewalt des 
IS zurückgekehrten Frauen mit offenen Armen in den Gemeinden zu 
empfangen. Man dürfe sie nicht verurteilen für das, was ihnen angetan worden 
sei (Nadia Murad, Ich bin Eure Stimme, S. 347-348). Diese Haltung der 
Geistlichen hatte für die Betroffenen eine existentielle Bedeutung. Wurde doch 
damit von höchster Instanz der Weg geebnet, die vom IS befreiten Jesidinnen 
wieder als vollwertige Mitglieder der Gemeinschaft aufzunehmen. Im Film 
nimmt Reko darauf Bezug, wenn er mit der Position seines Vaters hadert, die 
herkömmlichen patriarchalen Vorstellungen entspricht, und Schwierigkeiten 
hat, der barmherzigen Einstellung des geistlichen Oberhauptes der Jesiden zu 
folgen. Auf die menschliche Größe der Geistlichen gegenüber den 
Überlebenden bezieht sich auch eine Szene im Film, in der Pero mit ihrer 
Mutter und ihrem Verlobten nach Lalish reist, der heiligen Pilgerstätte der 
Jesiden, wo sie an einer religiösen Zeremonie  teilnimmt und von einem 
Geistlichen gesegnet wird. Der Film ergreift Partei für die Haltung des Sohnes, 
der sich gegen die Einstellung des Vaters wendet, die auf traditionellen 
patriarchalen Vorstellungen beruht – von denen auch Peros Vater nicht ganz 
frei ist. Der Film präsentiert uns einen männlichen Protagonisten, der sich 
nicht von seiner Liebe abbringen lässt. So wirft der Film einen differenzierten 
Blick auf die jesidische Gemeinschaft und entwickelt eine humanistische 
Vision, die einen Weg in die Zukunft eröffnet. 

(Die Autorin bedankt sich bei Theo Lampe für seine kenntnisreichen Hinweise 
insbesondere zur Religion der Jesiden. Theo Lampe war bis zu seinem Ruhestand 
langjährig Referent für Migrationssozialarbeit beim Diakonischen Werk 
Oldenburg.) 

Hintergrundinformationen 

Wer sind die Jesiden? Warum werden sie verfolgt? 

Die Jesiden (Êzîdî). sind eine religiöse Minderheit kurdischer 
Volkszugehörigkeit, die sich selbst auch als Eziden oder Yeziden bezeichnen 
Sie sind eine der ältesten Religionsgemeinschaften und weitaus älter als das 
Christentum und der Islam. Ihr Ursprung datiert 4.000 Jahre zurück und liegt 
in Mesopotamien, dem Gebiet um Euphrat und Tigris, das oft als Wiege der 



Menschheit bezeichnet wird. Beheimatet sind die Jesiden im Irak, in Syrien, 
der Türkei und dem Iran sowie in Georgien und Armenien. Ihr 
Hauptsiedlungsgebiet ist die Provinz Ninive im Norden des Irak und das 
irakische Kurdistan, ihre Sprache das nordkurdische Kurmanci. Zum Zeitpunkt 
des Genozids durch die Terrormiliz Islamischer Staat im Sommer 2014 lebten 
dort etwa 500.000 Jesiden. Mit ihrer Vertreibung droht das religiös-kulturelle 
Erbe der Jesiden in dieser Region unwiderruflich verloren zu gehen. Das 
Jesidentum ist eine eigenständige monotheistische Religion, die die Verehrung 
Gottes und seiner sieben Engel zum Kern hat. Das Jesidentum enthält 
Elemente aus Judentum, Christentum, Islam sowie dem Zoroastrismus. Es ist 
keine Buchreligion, sondern basiert auf mündlicher Überlieferung. Die 
jesidische Religion kennt das Böse nicht und ebenso wenig einen in Ungnade 
gefallenen Engel. Da Gott einzig ist, kann es nach dem Glauben der Jesiden 
keine zweite Macht neben Gott geben, demnach auch keinen personalisierten 
Widersacher. Sogar das Aussprechen des Wortes „das Böse“ empfinden die 
Jesiden als Gotteslästerung, da es die Allmacht Gottes in Frage stellt. Auch 
haben die Jesiden keine Vorstellung des Paradieses oder der Hölle. Sie glauben 
vielmehr an die Seelenwanderung und die Wiedergeburt. Nach jesidischer 
Lehre ist jeder Mensch für sein Handeln und Wirken selbst verantwortlich. 
Jeder Mensch wird als gut geboren, und Gott hat dem Menschen die Fähigkeit 
gegeben, eigenständig zu sehen, zu hören und zu denken. Gott hat dem 
Menschen den Verstand gegeben und ihn damit befähigt, den richtigen Weg zu 
finden. Daher kann der Mensch auch keine andere böse Wirkungsmacht für 
sein eigenes etwaiges Fehlverhalten verantwortlich machen. Die jesidische 
Religion kennt keine Missionierung und ist von daher auch keine auf 
Ausweitung bestrebte Religion. Das Jesidentum zeichnet sich vielmehr durch 
eine friedvolle und tolerante Haltung anderen Menschen, Religionen und 
Kulturen gegenüber aus. Deshalb betonen Jesiden auch immer wieder ihre 
Grundeinstellung, wie sie in dem jesidischen Morgengebet zum Ausdruck 
kommt: „Gott beschütze zuerst die 72 Völker und dann uns“, und ebenso in der 
folgenden jesidischen Lebensweisheit: „Wenn Du einem Menschen hilfst, frage 
nicht nach seiner Religion und auch nicht nach seiner Herkunft.“ Jesiden leben 
streng endogam, das heißt, um des Zusammenhalts der Gesellschaft willen 
dürfen sie nur untereinander heiraten. Jeside ist man aufgrund der Geburt, 
man kann nicht zum Jesidentum übertreten. Weltweit gibt es etwa über eine 
Million Jesiden, viele von ihnen leben in Europa und Nordamerika. In 
Deutschland leben derzeit etwa 200.000 Jesiden. Die Jesiden werden als 
religiöse Minderheit seit Jahrhunderten verfolgt und vertrieben und mussten 
unvorstellbar brutale Massaker erleiden. Das Ziel ihrer Feinde war dabei 
immer die Ausrottung und Zwangsislamisierung. In den letzten 800 Jahren 
haben die Jesiden 74 Genozide erlebt. Sie werden als angebliche 
„Teufelsanbeter“ diffamiert. Es handelt sich hier um ein Tabuwort, da die 
Jesiden das Böse und dessen Personifizierung (Teufel, Satan) nicht 
aussprechen. Benutzt man diesen Begriff in ihrem Beisein, verletzt man die 
Jesiden, und sie fühlen sich unverstanden. Zudem beruht diese Zuschreibung 



auch auf einer Falschinformation. Der wichtigste Engel im Jesidentum ist 
Malek Taus. Er gilt als Vermittler zwischen Gott und Mensch, greift selbst 
jedoch nicht in das Weltgeschehen an. Sein Symbol ist der Pfau. Seitens der 
muslimischen Umwelt wurde oft fälschlicherweise behauptet, dass Melek Taus 
den Teufel symbolisiere, obwohl im Jesidentum keine Figur des Bösen 
vorkommt. Der IS will die Jesiden auslöschen, weil er sie für „Ungläubige“ und 
„Teufelsanbeter“ hält. 

Der Genozid an den Jesiden am 3. August 2014 

Über 5.000 Jesiden fielen im Sommer 2014 in der Shingal Region im Norden 
des Irak der brachialen Gewalt des IS zum Opfer und wurden ermordet. Vor 
allem Männer und ältere Frauen wurden vom IS ermordet und in 
Massengräbern verscharrt. Weitere bis zu 7.000 Kinder und Frauen wurden 
entführt und gequält. Jungen im Kindesalter wurden zu Kindersoldaten des IS 
ausgebildet. Jüngere Frauen und Mädchen ab dem Alter von neun Jahren 
wurden verschleppt, vergewaltigt und gedemütigt. Sie wurden auf 
Sklavenmärkten als Sexsklavinnen an IS-Kämpfer oder wohlhabende Männer 
bis nach Syrien und nach Katar, Saudi-Arabien und Ägypten verkauft, und sie 
wurden dazu gezwungen, zum Islam überzutreten. 2018, vier Jahre nach dem 
Genozid, sind schätzungsweise noch immer 1.500 Frauen und Mädchen nicht 
wieder in Freiheit. Viele Tausende Jesiden und Jesidinnen mussten in das 
Sindschar-Gebirge fliehen und leben nach wie vor unter humanitär 
schwierigen Bedingungen in Flüchtlingslagern. Der IS wurde zwar aus der 
Region verdrängt, doch die Gegensätze der unterschiedlichen kurdischen 
Lager und der schiitischen Milizen macht die Zukunft der Jesiden in ihrer 
Heimat schwierig. Groß ist die Furcht, zwischen die Fronten zu geraten und 
erneut zur Zielscheibe von Diskriminierung und Verfolgung zu werden. Hinzu 
kommt die andauernde Kriegslage im benachbarten Syrien. Die Häuser der 
Jesiden sind zerstört, wie auch ihre Familien, und das Misstrauen gegenüber 
ihrer arabischen Umgebung ist groß. Denn während des Angriffs des IS auf die 
Jesiden schlossen sich viele sunnitische Araber aus den umliegenden Dörfern 
der militanten Terrormiliz an. Nachbarn, mit denen die Jesiden bis dahin 
friedlich zusammengelebt hatten. 

2016: Die UN deklariert das Vorgehen des IS gegen die Jesiden als Völkermord 

Im Bericht der Vereinten Nationen über den Genozid an den Jesiden heißt es, 
der IS habe die Jesiden durch Tötung, sexuelle Versklavung, Versklavung, 
Folter, unmenschliche und herabwürdige Behandlung auslöschen wollen. 
Damit sind die Voraussetzungen gegeben, um eine strafrechtliche Verfolgung 
der Verbrechen des IS durch den Internationalen Gerichtshof einzuleiten und 
die Täter zur Verantwortung zu ziehen. Die strafrechtliche Verfolgung dürfte 
ein schwieriges und langwieriges Unterfangen werden. Doch Rechtsanwälte 
und zivilgesellschaftliche Akteure zusammen mit staatlichen Stellen arbeiten 
auf internationaler Ebene daran, dass dies eines Tages geschehen kann. Für 



die Überlebenden ist es von allergrößter Bedeutung, dass die Täter zur 
Rechenschaft gezogen werden. 

Sexuelle Gewalt gegen Frauen in kriegerischen Konflikten 

Sexuelle Gewalt wird systematisch als Kriegswaffe eingesetzt. Es handelt sich 
um eine Form von Kriegsverbrechen, die wir auch aus anderen kriegerischen 
Konflikten kennen, wie etwa in Ruanda, Bosnien und dem Kongo. Sexuelle 
Gewalt in kriegerischen Konflikten zielt auf die Entmenschlichung der Opfer 
und die Zerstörung ihrer Zukunft, wie auch zugleich auf die Zerstörung ihrer 
Gemeinschaft. Durch die an den Frauen verübte sexuelle Gewalt soll die 
Gemeinschaft ebenfalls entwertet werden. Der IS verschleppte Jesidinnen, 
Christinnen und schiitische Turkmeninnen. Die Opfer waren vorwiegend 
unverheiratete, kinderlose Frauen. Es wird vermutet, dass die Frauen, die 
noch immer verschwunden sind, mittlerweile an Menschenhändlerringe 
verkauft wurden. Damit die aus der Gewalt des IS entkommenen Frauen ihre 
Traumata bewältigen können, ist die juristische Aufarbeitung der Verbrechen 
wichtig, sagt der Traumatologie Jan Ilhan Kizilhan von der Universität 
Villingen-Schwenningen, der jesidische Wurzeln hat. Er hat traumatisierte 
Frauen aus Tschetschenien, Ex-Jugoslawien und Ruanda behandelt. Nach dem 
Genozid an den Jesiden übernahm er die Leitung eines Hilfsprojekts, das im 
Auftrag des Ministerpräsidenten von Baden-Württemberg, Winfried 
Kretschmann, mehr als 1.000 besonders schutzbedürftige, vorwiegend 
jesidische Frauen und Kinder aus dem Irak nach Baden-Württemberg brachte, 
um die Traumata der Opfer zu lindern. Zudem hat er an der Universität Dohuk 
im Irak ein Institut für Psychotherapie und Psychotraumatologie aufgebaut, 
das 2017 seinen Betrieb aufgenommen hat. Kizilhan beschreibt die Taktik des 
IS folgendermaßen: „Dies ist ein Krieg gegen Frauen. Frauen werden dazu 
benutzt, neue Anhänger des IS zu rekrutieren. Sie werden systematisch zum 
Opfer gemacht.“ Er erklärt: „Der IS benutzt gezielt sexuelle Gewalt, um 
Gemeinschaften zu zerstören, indem der IS deren wertvollste Bestandteile 
zerstört. Wer eine Frau vergewaltigt, vergewaltigt die Gemeinschaft und die 
Familie.“ (Sabine Oelze, „Months of Horror: How the ‚IS’ destroyed my life“) 

Nadia Murad – Friedensnobelpreisträgerin 

Nadia Murad ist das öffentliche Gesicht der Jesiden. „Die Welt hat nur eine 
Grenze. Und das ist die Menschlichkeit“, sagte sie in ihrer bewegenden 
Ansprache vor den Vereinten Nationen im Herbst 2016. Dort sprach sie 
öffentlich über ihr persönliches Schicksal und das kollektive Schicksal der 
Jesiden im Irak. Im selben Jahr wurde sie zur UN-Sonderbeauftragten für die 
Würde der Überlebenden des Menschenhandels ernannt. 2018 wurde sie mit 
dem Friedensnobelpreis ausgezeichnet. Nadia Murad ist eine Überlebende des 
Genozids. Drei Monate lang befand sie sich in der Gewalt des IS, wurde in der 
irakischen Stadt Mossul gefangen gehalten, konnte schließlich jedoch 
entkommen. Bei ihrer Flucht aus Mossul zurück ins nicht vom IS kontrollierte 



Gebiet Kurdistans half ihr eine Familie sunnitischer Muslime. Zunächst lebte 
sie mit einigen überlebenden Familienangehörigen in einem Flüchtlingslager 
nahe der irakischen Stadt Duhok. Ende des Jahres 2015 kam sie mit einem 
Rettungsprogramm des Landes Baden-Württemberg zusammen mit 1.000 
schutzbedürftigen und traumatisierten Jesidinnen nach Deutschland. Sechs 
ihrer Brüder und ihre Mutter wurden ermordet. Insgesamt verlor sie vierzig 
Familienangehörige infolge des Genozids. Den Überfall des IS auf ihr 
Heimatdorf, ihre Gefangenschaft und Flucht vom IS schildert Nadia Murad 
eindrucksvoll in ihrem Buch Ich bin eure Stimme. Das Mädchen, das dem IS 
entkam und gegen Gewalt und Versklavung kämpft. (Knaur Verlag, 2017). Als 
Sonderbotschafterin der UN kämpft sie dafür, dass die IS-Täter zur 
Verantwortung gezogen werden. Nadia Murad und ihr öffentliches 
Engagement sind Thema des Dokumentarfilms ON HER SHOULDERS (2018). 
Von den Jesiden erfährt Nadia Murads öffentliches Engagement eine hohe 
Wertschätzung. Es wird als wichtiger Beitrag zum Überleben der jesidischen 
Religionsgemeinschaft gesehen und als authentisches Zeichen der Resilienz 
gegen Terror, Unterdrückung und sexuelle Gewalt. Für die Jesiden ist Nadja 
Murad vor allem auch eine weltweit wahrnehmbare Stimme gegen das 
Vergessen und Verdrängen des erlittenen Genozids sowie die Hoffnung auf 
strafrechtliche Aufarbeitung und Gerechtigkeit für die Opfer und ihre 
Angehörigen. 

Rezeption des Films 

Die Premiere des Films fand 2016 auf dem Dohuk International Festival statt. 
REŞEBA – THE DARK WIND war der Eröffnungsfilm des Festivals. Jesiden im 
Publikum protestierten gegen den Film. Sie waren der Meinung, dass der Film 
die Jesidische Gemeinschaft einseitig und nachteilhaft darstelle, als 
konservativ, patriarchalisch und rückwärtsgewandt. Aufgrund des Trailers 
war der Eindruck entstanden, die vom IS befreite und zu ihrer Familie 
zurückkehrte Protagonistin würde am Ende getötet. Tatsächlich geschieht dies 
jedoch nicht. Der Film zeichnet ein differenziertes Bild der jesidischen 
Gemeinschaft im Umgang mit der aus der Gefangenschaft beim IS befreiten 
jungen Frau, und das offene Ende des Films gibt Hoffnung. Auf dem 65. 
Internationalen Filmfestival Mannheim-Heidelberg, wo sich die Kontroverse 
um den Film zunächst fortsetzte, wurde REŞEBA - THE DARK WIND mit dem 
Hauptpreis ausgezeichnet. Die Jury begründete ihre Entscheidung damit, dass 
es dem Film „durch eine beeindruckende Regie, ein starkes Drehbuch und 
großartige Schauspielleistung“ gelinge, „aus seinem dramatischen und 
drängenden Thema ein vollendetes cinematographisches Werk zu 
machen.“(http://s43.s.gep-hosting.de/artikel/reseba-dark-wind-erhaelt-den-
hauptpreis-des-internationalen-filmfestival-mannheim-heidelberg) 

Didaktische Anregungen – Vorschläge für das Filmgespräch 



• Der Film beginnt mit der Verlobung eines jesidischen Paares. Welche 
Bedeutung hat die Verlobungsfeier für den dramaturgischen 
Spannungsbogen des Films? 

• Der Film behandelt den Völkermord an den Jesiden durch die 
Terrormiliz Islamischer Staat (IS), der am 3. August 2014 begann. Was 
erfahren wir über die Ereignisse im Film? Wie werden sie dargestellt? 

• Die weibliche Hauptfigur des Films ist eine junge Frau namens Pero. Sie 
wird vom IS verschleppt. Nach ihrer Befreiung kehrt sie zu ihrem 
Verlobten und ihrer Familie zurück; sie ist jedoch schwer traumatisiert. 
Wie kommt ihre Traumatisierung zum Ausdruck? 

• Wie verhalten sich die einzelnen Personen in Peros Umfeld? Wie 
versuchen sie der jungen Frau wieder Halt zu geben? 

• Weite Teile des Films spielen in einem Flüchtlingslager. Wie stellt der 
Film die dortigen Lebensverhältnisse dar und welche Rolle spielen sie 
für die Geschichte, die der Film erzählt? 

• Der Vater des Bräutigams, der anfangs der Verlobung zugestimmt hatte, 
will die Hochzeit seines Sohnes mit Pero verhindern. Dadurch entsteht 
ein Konflikt mit seinem Sohn. Wie geht Reko mit dem Konflikt um? 

• In einer Szene reist Pero zusammen mit ihrer Mutter und ihrem 
Verlobten nach Lalish, dem wichtigsten Heiligtum der Jesiden. Dort 
besuchen sie die heiligen Quellen und treffen einen jesidischen 
Geistlichen. Welche Bedeutung hat die Begegnung mit dem Geistlichen 
und der Besuch des heiligen Pilgerorts im Film? 

• Der Produzent des Films hat gesagt, das Ziel des Filmes bestünde darin, 
„die Widerstandsfähigkeit von Liebe und Leidenschaft bei der 
Bekämpfung von Intoleranz, Ignoranz und Düsterkeit zu 
veranschaulichen.“ Erfüllt der Film diesen Anspruch? Wie zeigt sich das? 

• Was ist Traumatisierung? Was bedeutet diese dramatische und 
existentielle Lebenserfahrung für die Betroffenen? 

• Was bedeutet im Zusammenhang mit Traumatisierung die positive Kraft 
der Resilienz, wie sie in der Wirklichkeit durch die 
Friedensnobelpreisträgerin Nadia Murad verkörpert wird? 

• Was muss getan werden, damit der Völkermord an den Jesiden 
aufgearbeitet werden kann und die Täter strafrechtlich verfolgt 
werden? 

Stimmen über den Film 

Mehmet Aktaş (Autor / Produzent) 

(*1966 in Igdir, Türkei) ist Autor, Produzent und Geschäftsführer der Verleih- 
und Produktionsfirma mîtosfilm, die er 1995 in Berlin gründete und sich auf 
internationale Koproduktionen fokussiert. 



REŞEBA ist die kurdische Bezeichnung für das plötzliche Aufkommen eines 
sogenannten „dunklen Windes“ der Hunger, Elend und Tod verursacht. Die 
Jesiden bezeichnen daher auch Kämpfer von ISIS (Islamischer Staat im Irak 
und Syrien) als REŞEBA. Gulna, eine der Frauen, die Hussein Hassan und ich 
im Zuge unserer Recherchearbeiten im irakischen Kurdistan trafen, 
beeinflusste unsere Geschichte wesentlich. Als ISIS ihr Dorf in der Shingal 
Region angriff, bereitete die 21-jährige Gulna gerade ihre Hochzeit vor. Wie 
viele andere Mädchen wurde sie vergewaltigt und an Sklavenmärkte in Syrien 
verkauft. Im Zuge der Befreiung der syrischen Stadt Til Kocher durch 
kurdische Kämpfer wurde auch Gulna befreit. Jedoch war sie nun mit einem 
neuen Albtraum konfrontiert. Es verfolgte sie nicht nur das durch die 
durchlebten Grausamkeiten ausgelöste Trauma - zusätzlich betrachteten 
Mitglieder der jesidischen Gemeinschaft sie auch als „entehrte, gefallene“ Frau. 
Die Familie ihres Verlobten akzeptierten sie nun nicht mehr als Braut ihres 
Sohnes. So begannen wir, inspiriert durch Gulnas Geschichte, an dem 
Drehbuch für „REŞEBA – The Dark Wind” zu schreiben und gleichzeitig mit 
den Dreharbeiten zu beginnen. Aufgrund der finanziellen Begrenzungen 
konnten wir keine Kriegsszenen nachstellen. Also gingen wir für den Dreh an 
die Frontline. Da sich unsere Crew zwischen echten bewaffneten kurdischen 
Kämpfern an der Front bewegte, wurden wir zweimal zum Ziel von Angriffen 
durch ISIS. Abgesehen von dem Risiko das wir eingingen, tragen diese Szenen 
zu der Authentizität des Filmes bei. Das spirituelle Konzil der Jesiden erteilte 
uns die Genehmigung, religiöse Zeremonien in Lalish aufzunehmen und dort 
zu drehen. Normalerweise ist das Betreten solch heiliger Orte in den Tempeln 
nur Jesiden gestattet. In REŞEBA, dem ersten fiktiven Film über Jesiden, 
werden zum allerersten Mal öffentlich Aufnahmen der jesidischen Heiligtümer 
gezeigt. 
REŞEBA – THE DARK WIND will die Widerstandsfähigkeit von Liebe und 
Leidenschaft bei der Bekämpfung von Intoleranz, Ignoranz und Düsterkeit zu 
veranschaulichen. 

Filmauswahl: 
Produzent 
NO ONE KNOWS ABOUT PERSIAN CATS (2009) von Bahman Ghobadi 
u.a. “Un Certain Regard”, Cannes 

SONG OF MY MOTHER (2014) von Erol Mintaş 
u.a. „Bester Film“ Sarajevo International Filmfestival 

BEFORE SNOWFALL (2014) von Hisham Zaman 
u.a. Dragon Award für den Besten Nordischen Film, Göteborg Internationales 
Filmfestival 

GULISTAN, LAND OF ROSES (2016) von Zayne Akyol 
Weltpremiere: VISION DU RÉEL 



HAUS OHNE DACH (2016) von Soleen Yusef 
u.a. FRIEDENSFILMPREIS, Unabhängiges Filmfestival Os 

DAS MILAN PROTOKOLL (2016) von Peter Ott 
Weltpremiere: Mannheim-Heidelberg Internationales Filmfestival 

DIE LEGENDE VOM HÄSSLICHEN KÖNIG (2017) 
von Hüseyin Tabak 
u.a. “Bester Dokumentarfilm”, Hofer Filmtage 

Produzent und Drehbuch 
MEMORIES ON STONE (2014) von Shawkat Amin Korki 
(offizieller Oscar Entry für Irak) 
u.a. „Best Film of the Arab World“, Abu Dhabi Filmfestival 
„Unesco Prize“, Asia Pacific Screen Awards 

RESEBA - THE DARK WIND (2016) von Hussein Hassan 
u.a. “Unesco Prize”, Asia Pacific Screen Awards 

Drehbuch 
LETTER TO THE KING (2014) von Hisham Zaman 
u.a. „Beste Drehbuch“, Amanda Award (Norwegen) 

Hussein Hassan (Autor / Regisseur) 
(*1974 in Duhok, KRG - Irak) ist Regisseur, Autor und Schauspieler aus der 
Autonomen Region Kurdistan (Nordirak). 

Nachdem ISIS Kurdistan angegriffen hat, meldeten sich viele Menschen aus 
meinen Kreisen, Kollegen und Familienmitglieder, freiwillig bei der 
kurdischen Armee. Diejenigen, die nicht dem Krieg beitraten, halfen den 
Kriegsopfern beizustehen. Jeder fühlte sich für diese verantwortlich. 
REŞEBA – THE DARK WIND entstand als Projekt der Verantwortung 
meinerseits. Natürlich war es in vielerlei Hinsicht riskant, einen Film über eine 
Tragödie zu drehen, die sich in meinem Umfeld zuträgt. Mit dem Vorhaben 
dokumentarisch zu arbeiten versuchten wir das Risiko zu mindern und der 
Realität gegenüber loyal zu bleiben. Ich war insbesondere an den Syndromen 
derjenigen Menschen interessiert, die dem ISIS entfliehen konnten. 
Letztendlich sind die meisten unserer Amateur-Schauspieler tatsächliche 
Kriegsopfer. Meistens gaben wir keine Dialoge vor. Im Laufe der Dreharbeiten 
verstanden sie unsere Intention und konnten sich mit ihren eigenen Worten 
ausdrücken. 
Die Ankunft von ISIS in unserer Region war wie ein unerwarteter Sturm. 
Daher hat der erste Teil des Films einen schnellen Rhythmus. Je mehr sich die 
Geschichte fortsetzt, desto stiller wird sie. Nachdem Pero gerettet ist, kommen 
wir in einem Flüchtlingslager an. Die Verzweiflung der tausenden Menschen 
dort verwandelt sich in die wesentliche Atmosphäre des Filmes. Wir 



bevorzugten es, keine Nahaufnahmen von Terroristen des ISIS zu zeigen. Da 
wir nicht wissen, wer sie genau sind und vor allem welche Macht hinter ihnen 
steht, zeigen wir deren Gesichter mit Masken verhüllt. 

Filmauswahl: 

Regie und Drehbuch 
HERMAN (2009) 
Weltpremiere: Internationalen Film Festival in Busan 

NARCISSUS BLOSSOM (2006) 
u.a. 56.Berlinale, Kategorie PANORAMA - Amnesty International Filmpreis 

RESEBA - THE DARK WIND (2016) 
u.a. Best Muhr Fiction Feature, Dubai IFF 

Schauspiel 
CROSSING THE DUST (2006) von Shawkat Amin Korki 

MEMORIES ON STONE (2014) von Shawkat Amin Korki 
u.a.„Unesco Prize“, Asia Pacific Screen Awards 

MARDAN (2014) von Batin Ghobadi 
Weltpremiere: Toronto International Film Festival Premiere 

Diman Zandi (“Pero”) 

Zur Vorbereitung auf meine Rolle besuchte ich über längere Zeit ein 
sogenanntes „Heilungszentrum“. Dieses suchten viele Frauen auf, die durch 
den IS versklavt und vergewaltigt wurden. So wie alle Angestellten der 
Organisation wollte ich die Frauen unterstützen. Dabei fiel mir besonders ihr 
Schweigen auf. Die meisten Frauen mieden die Gesellschaft und wollten ihre 
Erfahrungen mit niemandem teilen. Beinahe alle kamen ursprünglich aus 
ländlichen und traditionellen Gebieten. Besonders die Frauen, die in 
Flüchtlingscamps lebten, fühlten sich schuldig und hatten sogar Angst davor, 
raus zu gehen. Wir begannen mit einer Familie aus einem Camp zu arbeiten, 
deren Tochter dem IS entkommen konnte. Ich habe mich gut mit der Familie 
verstanden und nach und nach enge Verbindungen im Camp aufgebaut. 
Manche Bewohner glaubten deshalb, dass ich auch eines der Opfer sei. Wenn 
ich im Camp umherlief, hörte ich Menschen über mich reden. 

Rekesh Shahbaz (“Reko”) 

Als mir der Regisseur Hussein Hassan die Rolle angeboten hat, habe ich gerade 
für eine Menschenrechtsorganisation einen Dokumentarfilm über die 
Geflüchteten gedreht. All die Schulen, Moscheen und Krankenhäuser in Duhok, 
der Stadt in der ich lebe, waren voll von jesidischen Geflüchteten. Viele 



konnten keine Unterkunft finden und lebten auf der Straße oder in unfertigen 
Gebäuden. Auch diejenigen, die erst in den Bergen Zuflucht gesucht hatten, 
kamen nach und nach in die Stadt. Die Anzahl der Geflüchteten betrug beinahe 
eine Millionen. Das sind doppelt so viele Menschen, wie die Einwohner 
Duhoks. Durch diesen persönlichen Erlebnisse fiel es mir leichter, Rekos 
Charakter zu verstehen. Einen Film über ein Massaker zu drehen, das erst zwei 
Wochen zuvor stattgefunden hat, war sehr mutig. Es war für uns alle eine neue 
Erfahrung. 

Literatur- und Medienhinweise 

Bücher 

• Alexandra Cavelius und Jan Ilhan Kizilhan, Die Psychologie des IS. Die 
Logik der Massenmörder, Berlin, München, Zürich und Wien: Europa 
Verlag, 2016. 

• Chaukeddin Issa, Das Jesidentum. Religion und Leben. Oldenburg: 
Jesidisches, Forum e.V., 2016. 

• Farida Khalaf mit Andrea C. Hoffmann, Das Mädchen, das den IS 
besiegte. Faridas Geschichte. Köln: Bastei Lübbe, 2016. 

• Ilhan Jan Kizilhan, Die Yeziden. Eine anthropologische und 
sozialpsychologische Studie über die kurdische Gemeinschaft. Frankfurt 
am Main: Medico International, 1997. 

• Nadia Murad, Ich bin eure Stimme. Das Mädchen, das dem IS entkam 
und gegen Gewalt und Versklavung kämpft. München: Knaur Verlag, 
2017. 

• Otmar Oehring, Christen und Jesiden im Irak. Sankt Augustin: Konrad 
Adenauer Stiftung, 2017. 

• SHIRIN mit Alexandra Cavelius und Jan Ilhan Kizilhan, Ich bleibe eine 
Tochter des Lichts. Meine Flucht aus den Fängen der IS-Terroristen. 
Berlin, München, Zürich und Wien: Europa Verlag, 2016. 

Filme 

• SKLAVINNEN DES IS – SUCHE NACH GERECHTIGKEIT. Regie: Philippe 
Sands, David Evans, Deutschland 2018, Dokumentarfilm, 85 Min. 

• HAWAR – MEINE REISE IN DEN GENOZID. Regie: Düzen Tekkal, 
Deutschland, Irak, Türkei 2015, 101 Min., Dokumentarfilm 

• ON HER SHOULDERS. Regie: Alexandria Bombach, USA 2018, 95 Min, 
Dokumentarfilm 

Artikel 

• Stefan Dege, „Verfolgt und als ‚Ungläubige’ verachtet: Jesiden“ Deutsche 
Welle 10.4.2018 



https://www.dw.com/de/verfolgt-und-als-ungl%C3%A4ubige-
verachtet-jesiden/a-43321825 

• Die Stimme der Jesiden. Nadia Murad macht auf das Leiden im Irak 
aufmerksam“ evangelisch.de 5.10.2018 
https://www.evangelisch.de/inhalte/146716/05-10-2018/nadia-
murad-jesiden-leiden-irak-isis?kamp=b-012 

• Martin Durm, „Jesiden-Verfolgung. In den Fängen der Dschihadisten“ 
Deutschlandfunk 3.11.2014 
https://www.deutschlandfunk.de/jesiden-verfolgung-in-den-faengen-
der-dschihadisten.724.de.html?dram:article_id=302149&xtor=AD-252-
%5B%5D-%5B%5D-%5B%5D-%5Bdlf-desktop%5D-%5B%5D-
%5B%5D 

• Daniel Dylan-Boehmer, „Friedensnobelpreis für Nadia Murad ist auch 
eine deutsche Heldengeschichte“ Die Welt 5.10.2018 
https://www.welt.de/politik/ausland/article181777290/Friedensnobe
lpreis-fuer-Nadia-Murad-Duezen-Tekkal-ueber-die-jesidische-
Tabubrecherin.html 

• Susanne El Khaffif und Björn Blaschke, „Verschleppt, ermordet, 
vergessen? Besuch bei den Jesiden im Nordirak“ Deutschlandfunk 
15.9.2017 
https://www.deutschlandfunk.de/besuch-bei-den-jesiden-im-nordirak-
verschleppt-ermordet.724.de.html?dram:article_id=395964 

• Susanne El Khaffif, „Mit der Waffe in der Hand: Warum eine Jesidin 
Peschmerga wurde“ Deutschlandfunk 23.9.2017 
https://www.deutschlandfunk.de/warum-eine-jesidin-peschmerga-
wurde-mit-der-waffe-in-der.799.de.html?dram:article_id=396590 

• Armin Farzanefar, „Kulturleben im Nordirak. In Kurdistan wächst ein 
zartes Pflänzchen“ Neue Zürcher Zeitung 13.10.2016 
https://www.nzz.ch/feuilleton/schauplatz/dohuk-im-nordirak-ringt-
um-sein-kulturleben-in-kurdistan-waechst-ein-zartes-pflaenzchen-
ld.121711 

• Peter Haffner, „Vertriebene aus einer fremden Welt“ Neue Zürcher 
Zeitung 6.7.2017 
https://www.nzz.ch/feuilleton/jesiden-in-deutschland-vertriebene-
aus-einer-fremden-welt-ld.1304235 

• Josef Kelnberger, „Mukwege und Murad ausgezeichnet: 
Friedensnobelpreis im Kampf gegen sexuelle Gewalt“ Süddeutsche 
Zeitung 5.10.2018 
https://www.sueddeutsche.de/politik/friedensnobelpreis-denis-
mukwege-nadia-murad-1.4157392 

• Liesa Klotzbücher, „‚Diese Frauen brauchen kein Mitleid, sondern 
Respekt.’ Der Psychotherapeut Jan Ilhan Kizilhan behandelt Frauen und 
Kinder, die in den Fängen des „islamischen Staats’ waren. Ein Gespräch 
über Täter, Opfer und Abgründe der menschlichen Psyche.“ spektrum.de 
8.6.2017 



https://www.spektrum.de/news/diese-frauen-brauchen-kein-mitleid-
sondern-respekt/1460255 

• Judith Kubitschek, „Die Stimme der Jesiden. Nadia Murad macht auf das 
Leiden im Irak aufmerksam“ evangelisch.de 5.10.2018 
https://www.evangelisch.de/inhalte/146716/05-10-2018/nadia-
murad-jesiden-leiden-irak-isis?kamp=b-012 

• Judith Neurink, „Vermisste Jesiden: Ein Leben im Verborgenen“ 
Deutsche Welle 19.11.2017 
https://www.dw.com/de/vermisste-jesiden-ein-leben-im-
verborgenen/a-41442820 

• Wolfgang Nierlin, „Tumulte bei ‚The Dark Wind’-Premiere beim Festival 
Mannheim-Heidelberg“ Rhein-Neckar-Zeitung 17.11.2016 
https://www.rnz.de/kultur-tipps/kultur-regional_artikel,-Kultur-
Regional-Tumulte-bei-The-Dark-Wind-Premiere-beim-Filmfestival-
Mannheim-Heidelberg-plus-Fil-_arid,235576.html 

• Anke Petermann, „Jesiden in Deutschland organisieren sich. Gründung 
eines Bundesverbands“, Deutschlandfunk 26.1.2017 
https://www.deutschlandfunk.de/gruendung-eines-bundesverbandes-
jesiden-in-deutschland.886.de.html?dram:article_id=377337 

• Raniah Salloum, „Der Mann, der den Jesidinnen hilft“. Gespräch mit Jan 
Ilhan Kizilhan, Spiegel Online 13.8.2015 
http://www.spiegel.de/politik/ausland/islamischer-staat-opfer-baden-
wuerttemberg-hilft-jesiden-a-1047752.html 

• Rüdiger Soldt, „Zerbrechlich. Friedensnobelpreisträgerin“ Frankfurter 
Allgemeine Zeitung 5.10.2018 
http://www.faz.net/aktuell/politik/ausland/friedensnobelpreistraegeri
n-murad-zerbrechlich-15822903.html 

• Ingmar Volkmann, „‚Der Islam steckt in einer Übergangsphase’ 
Interview: Traumatologe Jan Kizilhan betreut Jesiden“ Stuttgarter 
Zeitung 20.8.2017 
https://www.stuttgarter-zeitung.de/inhalt.traumatologe-jan-kizilhan-
betreut-jesiden-der-islam-steckt-in-einer-uebergangsphase.87b1300d-
7487-44ba-9bb7-3bb217de6481.html 

• Veronika Wawatschek, „‚Besser, sie hätten uns alle umgebracht’. Jesiden 
im Nordirak“ Deutschlandfunk 1.8.2017 
https://www.deutschlandfunk.de/jesiden-im-nordirak-besser-sie-
haetten-uns-alle-umgebracht.886.de.html?dram:article_id=392022 

• Anke Westphal, „Kritik zu ‚Reseba – The Dark Wind’“ epd film 23.3.2018 
https://www.epd-film.de/filmkritiken/reseba-dark-wind 

Links 

Jesidische Organisationen, bzw. Infos zu Nadia Murad 

• http://www.yazda.org/ 



• https://www.freeyezidi.org/ 
• https://www.nadiasinitiative.org/about-2/ 
• https://www.youtube.com/watch?v=BfNsCG-S3-U 
• https://www.hawar.help 
• https://www.gea-ev.net/%C3%BCber-die-gea/ 
• http://www.zentralrat-eziden.com/ 
• http://www.ezidak.de/ 

Themenschwerpunkt zum Jesidentum 

• http://www.faz.net/aktuell/gesellschaft/thema/jesiden 
• http://www.bpb.de/gesellschaft/bildung/filmbildung/258675/life-on-

the-border 
• https://www.yeziden-im-irak.de/wer-sind-die-yeziden/ 

  

April 2019 
Autorin: Margrit Frölich (Vorsitzende der Evangelischen Filmjury und 
Studienleiterin an der Evangelischen Akademie Frankfurt) 
Redaktion: Bernd Wolpert 

 


