
Timbuktu 

Dokumentarfilm von Abderrahman Sissako 
Frankreich, Mauretanien 2014, 92 Minuten, OmU 

Inhalt (kurz) 
In die Stadt Timbuktu, im Norden des westafrikanischen Staates Mali, fällt 
eines Tages eine Gruppe Dschihadisten ein. Sie versuchen, den Bewohnern, die 
friedlich zusammenleben, die Regeln eines fundamentalistisch ausgelegten 
Dschihads aufzuzwingen. Die Regeln bestehen aus lauter Verboten: Musik und 
Zigaretten sind verboten, Frauen müssen Strümpfe und Handschuhe tragen, 
Männer die Hosen hochkrempeln, Buben wird das Fußballspiel untersagt. Wer 
nicht pariert, wird bedroht, mit Gewalt gefügig gemacht oder zu Tode 
gebracht. Doch die Menschen wehren sich, vor allem die Frauen lassen sich 
ihre Lebensfreude nicht nehmen und entlarven die Dschihadisten als das, was 
sie sind: von der Macht verführte, brutale, scheinheilige Schinderknechte. 

Inhalt 
Eine Gazelle rennt durch die ockerfarbige Steppe, Schüsse fallen, ein mit der 
schwarzen Fahne der Terroristen geschmückter Landrover taucht auf, 
Terroristen ballern johlend auf das fliehende Tier. Dann zerstören die Schüsse 
eine Reihe von Holzfiguren im Sand. Schnitt. Ein Mann wird mit verbundenen 
Augen von einer Gruppe Terroristen in eine Schlucht geführt. Medikamente 
werden ausgetauscht, der Mann wird in einen Landrover geladen. 
Erst nach diesem Vorspiel taucht der Name des Films auf, Timbuktu. Auf 
Motorrädern fahren die Dschihadisten durch die Stadt und verkünden, was ab 
sofort zu gelten hat. In voller Montur dringen sie in die Moschee ein, wo sie 
vom Imam zurecht gewiesen und aufgefordert werden das heilige Haus sofort 
zu verlassen. Widerwillig gehorchen sie, sind aber fest entschlossen, Timbuktu 
den Dschihad aufzuzwingen. In der sagenumwobenen Wüstenstadt in der 
Nähe des Flusses Niger haben die Fischer, Bauern, Händler und Hirten bisher 
mehr oder weniger friedlich nebeneinander gelebt. Zum  Beispiel die Familie 
des Fischers Amadou oder die Familie des Hirten Kidane, der mit seiner Frau 
Satima und seiner zwölfjährigen Tochter Toya in einem Zelt außerhalb der 
Stadt mitten in den goldfarbenen Dünen wohnt. Seine acht Kühe hütet Issan, 
den Kidane als Waisenkind in seine Familie aufgenommen hat. 
Auf Motorrädern brausen die Dschihadisten durch die engen Gassen der Stadt 
mit ihren niedrigen lehmfarbenen Häusern. Auf dem Markt stellen sie eine 
junge Fischhändlerin und verlangen von ihr, dass sie Handschuhe und 
Strümpfe trägt. Unerschrocken wehrt sie sich, gibt nicht nach und wird von 
den Dschihadisten abgeführt. Ihr Anführer Abdelkrim und sein Fahrer Omar 
sind mit einem Landrover unterwegs. Sie kurven immer wieder durch die 
Stadt und über sandige Pisten durch die mit knorrigen Bäumen, Ginster und 
Akazien bewachsene sandige Landschaft am Rande der Sahara. Zwischendurch 
verschwindet Abdelkrim hinter einer goldenen Düne, um zu rauchen. 
Die Dschihadisten kommen von auswärts, sie kennen die lokalen Sprachen 



nicht, zum Teil  können sie sich auch untereinander nur auf Englisch oder 
Französisch verständigen. Abdelkrim ist als Übersetzer auf seinen Fahrer 
Omar angewiesen. Abdelkrim hat ein Auge auf Satima, die schöne Frau des 
Hirten Kidane geworfen, was Omar, dem die Familie sympathisch ist und der 
mit den Verhältnissen vertraut ist, nicht entgeht. Subtil warnt er Abdelkrim. 
Dieser taucht immer dann vor dem Zelt der Hirtenfamilie auf, wenn Kidane 
abwesend ist. Stolz verweist Satima ihn in seine Grenzen. 
Die Dschihadisten versuchen, den Imam von ihren Vorstellungen zu 
überzeugen, doch der kleine, runde Imam ist ein aufrechter Geist. Er entlarvt 
ihre Widersprüche und fordert sie dringend auf, ihre Schreckensherrschaft zu 
beenden. Doch die Terroristen denken nicht daran. Ein junger Mann, der 
Fußball gespielt hat, wird ausgepeitscht, ebenso eine Frau, die nachts 
gesungen und der Mann, der sie auf der Gitarre begleitet hat. Schluchzend 
fängt sie unter den Hieben zu singen an. Ein Liebespaar wird öffentlich 
gesteinigt, ein junges Mädchen, das die Dschihadisten in einer Mauerecke beim 
Telefonieren überraschen, wird abgeführt und später zwangsverheiratet. 
Weder der Protest des klugen Imam, noch der mutige Widerstand der Mutter, 
die den Dschihadisten vorhält, dass Zwangsheiraten hier nicht Brauch sei, 
kann die Missetat verhindern. 
Die Bewohner Timbuktus wehren sich auf ihre Art. Zum Beispiel Zabou, die 
geheimnisvolle attraktive Verrückte, die sich einen Gockel hält und die 
Dschihadisten in ihren Bann zieht. Mit  ausgebreiteten Armen zwingt sie den 
Landrover zum Abdrehen. Vielleicht ist sie  ja gar nicht verrückt. Oder die 
Buben, die in einer hinreißenden Szene Fußball spielen – ohne Ball. In der 
vielleicht durch Sand getrübten gelblichen Luft hat das Spiel etwas Irreales, ein 
lautloses Ballett hinter dem Netz des Tors. 
Der Hirte Kidane versucht, sich aus allem herauszuhalten. Obwohl die meisten 
anderen Hirten ihre Zelte abgebrochen haben und weiter gezogen sind, 
möchte er hier bleiben, auch um seiner Tochter willen, die er abgöttisch liebt. 
Er glaubt, dass sie in der Nähe der Stadt mehr Chancen hat. Kidane bittet 
Satima um Unterstützung. Sie hat längst Bedenken und möchte näher zu den 
ehemaligen Nachbarn ziehen. Doch sie widersetzt sich dem Wunsch Kidanes 
nicht. Noch mutet ihr Leben draußen in der von beige über braun und ocker 
bis golden schimmernden Dünenlandschaft und unter dem bequemen, mit 
farbigen Teppichen ausgelegten Nomadenzelt fast idyllisch an. Zur Idylle trägt 
der Liebreiz des Mädchens Toya bei, sie ist der Augapfel ihres Vaters. Doch 
auch Kidane und seine Familie werden auf brutale Weise in das Geschehen 
hinein gezogen. Das kommt so: Issan, Kidanes Stiefsohn, will die Herde am 
Fluss tränken. Dabei verheddert sich ein Tier in den Netzen des Fischers 
Amadou, worauf dieser vor den Augen seiner erschrockenen Frau die Kuh mit 
einem Speerwurf tötet. Es ist ausgerechnet die beste Kuh mit dem Namen GPS. 
Sie war trächtig und Kidane wollte das Kalb Issan schenken. Verzweifelt rennt 
Issan nach Hause und beichtet Kidane, was geschehen ist. Kidane tröstet den 
schluchzenden Buben und macht sich auf den Weg. Als er eine Pistole 
einsteckt, meint Satima, er solle es mit Reden versuchen, aber Kidane bleibt 



hart.  Scheinbar gelassen sieht Satima ihm nach. Auch Toya tröstet Issan. 
Kidane stellt Amadou, die beiden Männer geraten in Streit, es kommt zum 
Kampf, am Ende liegen beide im Wasser, Amadou ist schwerverletzt und stirbt. 
Kidane eilt nach Hause. Ein Dschihadist findet den Toten und meldet den 
Vorfall seinen Anführern. Kidane wird gefasst, abgeführt und in ein Verließ 
eingeschlossen. Er bittet, man möge seine Frau benachrichtigen, was nicht 
einfach ist, denn draußen in der Sahara ist der Empfang nicht gewährleistet. 
Kidane wird dem „Gericht“ vorgeführt. Der Chef der Dschihadisten eröffnet 
ihm, dass die Scharia angewandt werde. Um am Leben zu bleiben, müsse er die 
Vergebung der Familie des Fischers erlangen und 40 Kühe aufbringen. Kidane 
resigniert, er weiß, dass das völlig unmöglich ist. Er selbst hat gerade einmal 
acht Kühe, nach dem Tod von GPS sind es noch sieben. Kidane akzeptiert sein 
Schicksal, aber er hat eine dringende Bitte. In einer langen Szene spricht er 
den Dschihadisten als Vater an, der doch auch Kinder habe, und drückt sein 
Leid aus, dass er seine Tochter, sein einziges Kind, das Teuerste in seinem 
Leben, nicht mehr wird beschützen können. Noch einmal möchte er das 
Gesicht seiner Tochter sehen. Doch daraus wird nichts. 
Vor den Toren Timbuktus, beim Rastplatz der Kamele, stehen die 
Dschihadisten mit Gewehren bereit. Kidane wird zum Richtplatz  gefahren, er 
wartet, betet, wartet. Ein der Familie Kidanes wohlgesinnter Mann in grün 
gemusterten Kleidern, der den Bewohnern Timbuktus sonst das Wasser aus 
dem Brunnen bringt, geht das Wagnis ein und holt Satima mit seinem 
Motorrad ab. Am Richtplatz angekommen rennt Satima ohne zu zögern auf 
Kidane zu. Schüsse knallen, helle Aufregung macht sich breit. Kidane und 
Satima liegen tot beieinander am Boden. Der Wasserkurier flüchtet mit dem 
Motorrad. Die Dschihadisten im Landrover rasen hinterher. 
Die Gazelle rennt, Toya rennt, Issan rennt. Der Wasserkurier rennt um sein 
Leben. Toya rennt in eine ungewisse Zukunft. 

Würdigung und Kritik 
„Timbuktu“ ist ein poetischer Film mit Bildern von leuchtender Schönheit. Die 
von beige bis golden schimmernden Farben der Dünen erscheinen wieder im 
Ocker der Häuser in der Stadt. Wie Farbtupfer stehen die kleinen, grünen 
Bäume im Sand. Und inmitten dieser großartigen Landschaft duckt sich 
einsam das niedere Zelt der Familie Kidanes, ein sicherer Hort in der Sahara. 
Von archaischer Schönheit auch die Bewegungen des Fischers Amadou, wenn 
er seine Netze auswirft und die Wassertropfen an ihnen abperlen. Und 
niemand, der den Film gesehen hat, wird die Szene vergessen, wo die Buben 
Fußball spielen ohne Ball. Kritiker haben sie zu Recht als einen geradezu 
magischen Moment bezeichnet. Es gibt in diesem Film immer wieder Bilder 
und ganze Szenen von träumerischer Intensität. Wie hat Abderrahmane 
Sissako dies zustande gebracht? In einem Interview sagte er auf diese Frage: 
„... Das Wichtigste ist, dass Du vertraust und dass man dir vertraut. An einen 
Film muss man glauben, von Anfang an, alle müssen an ihn glauben, auch die 
Schauspieler, die ganze Equipe, die Leute, die ihn finanzieren. Alles steht und 



fällt mit dem Vertrauen. Vertrauen hilft. Wenn ich meinem Gegenüber 
vertraue, dann macht er mich verletzlich und es ist Deine Verletzlichkeit, aus 
der der Film entsteht. Man kann einen Film nicht realisieren, wenn man nicht 
verletzlich ist.“ 
In scharfem Kontrast vor allem zum Frieden im Zelt der Hirtenfamilie steht die 
Gewalt, die uns Abderrahmane nicht erspart. Auch die Szenen, wo Menschen 
gesteinigt oder fast zu Tode geprügelt werden, gehen einem so schnell nicht 
aus dem Sinn. Es habe Mut gebraucht, diesen Film zu drehen, sagte 
Abderrahmane Sissako bei einer Pressekonferenz, aber wirklich Mut bewiesen 
jene Menschen, die solche Gewalt erlebt hätten, jene, die einen „stillen Kampf“ 
gegen die Unterdrückung und die Gewalt führten und deren „combat 
silencieux“ viel zu wenig oder gar nicht zur Kenntnis genommen werde. Den 
Hintergrund zum Film bildet zwar der gewaltsame Einbruch der 
Dschihadisten in Timbuktu im Frühling 2014, aber ein anderes Ereignis war 
für Abderrahmane Sissako Ausschlag, den Film zu drehen: 
„Das Ereignis, das den Ausschlag gab, war die Steinigung eines Paares in 
Aguelhok (im Norden Malis). Von den Medien wurde das Ereignis nicht zur 
Kenntnis genommen. Heute spricht man eher über das Erscheinen neuer 
Telefone auf dem Markt als über Leute, die sterben. Die Steinigung dieses 
Paares in einem kleinen Dorf im Norden Malis hat mich dazu gebracht, diesen 
Film zu drehen. Nicht das Ereignis selbst, sondern die Tatsache, dass man 
nicht darüber gesprochen hat.“ 
„Timbuktu“ ist ein poetischer Film mit einer klaren politischen Aussage: 
Gewalt in jeder Form ist zerstörerisch. Dennoch zeichnet Sissako die 
Dschihadisten, die Gewalt in jeder erdenklichen Form gegen die Bewohner 
anwenden, nicht einfach als die Bösen. Es sind Menschen, hinter deren 
Arroganz sich Schwächen und Unsicherheiten verbergen. So sieht der 
Regisseur die Gotteskrieger: 
„Jeder Mensch ist ein komplexes Wesen. Es gibt das Böse aber auch das Gute. 
Es ist wichtig zu betonen, dass ein Dschihadist uns ähnlich ist, ein Mensch, 
dem zu einem gewissen Zeitpunkt seines Lebens etwas zugestossen ist, das ihn 
umgeworfen hat. Wenn man eine Geschichte erzählt, versucht man immer, so 
gut als möglich ihre menschlichen Seiten, ihre Zerbrechlichkeit zu zeigen. Wer 
misshandelt kann auch zweifeln, das ist es, was der Imam dem Chef der 
Dschihadisten gegenüber immer wieder betont.“ 
Der Dschihadisten-Chef hört dem Imam aufmerksam und ohne ihn zu 
unterbrechen zu. Die „Gerichts-Verhandlung“ gegen Kidane mag zwar eine 
Farce sein, dennoch gibt der selbsternannte Richter Kidane Raum, um seine 
Gefühle auszusprechen und interveniert nicht, wenn Kidane nur noch mit dem 
Dolmetscher in einer ihm unverständlichen Sprache spricht. 
Im Zusammenhang mit den Dschihadisten entstanden auch Szenen voller 
Humor. Etwa wenn Abdelkrim verborgen hinter einer Düne raucht, obwohl 
alle wissen, dass er das tut. Oder wenn derselbe Abdelkrim mit dem Landrover 
durch den Sand prescht und sich wie ein Teenager freut, dass er das kann. 
Oder wenn sich die Terroristen gegenseitig schlechtes Arabisch vorwerfen. 



Erhellend die Szene, wo die jungen Dschihadisten kenntnisreich und voller 
Eifer in perfektem Französisch über europäischen Fußball diskutieren. Düster 
wiederum die Szene, wo Abdelkrim in seiner Frustration die Kuppe eines 
Baumes, die hinter einer Düne hervorragt, mit einer Gewehrsalve wegrasiert. 
Man darf darin die Schamhaare einer Frau vermuten. Das Lachen schlägt um in 
Entsetzen. 
Sissako macht kein Hehl daraus, dass er die Frauen für die Starken hält. Die 
junge Fischverkäuferin lässt sich von den Terroristen nicht einschüchtern; die 
Sängerin hebt zu singen an, während Peitschenhiebe auf sie niederprasseln, 
unerschrocken hält die Mutter des zwangsverheirateten Mädchens den 
menschenverachtenden Methoden der Terroristen die althergebrachten 
Bräuche ihres Volkes entgegen. Mit ausgebreiteten Armen stellt sich die 
verrückte Zabou dem Landrover entgegen. Die Frauen kämpfen für die 
Freiheit und für ihre Würde und nehmen Folter und Tod in Kauf. In den Tod 
geht Satima, die wunderschöne Frau Kidanes, hinter deren Gelassenheit ein 
unbeugsamer Geist waltet. Unterstützt werden die Frauen von dem weisen 
Imam, der kein Schauspieler ist, sondern Imam im wirklichen Leben. 
Im Duell zwischen Kidane und Amadou deutet Sissako aber auch an, dass 
Timbuktu vor dem Einfall der Gotteskrieger keineswegs eine reine Idylle 
gewesen ist. Die Spannungen zwischen den hellhäutigen Hirten und den von 
ihnen diskriminierten dunkelhäutigen Fischern und Bauern gehören auch zur 
Geschichte und Gegenwart Timbuktus. In diesem Film mit tödlichem Ausgang. 
Gefühle und Emotionen drücken sich oft auf den Gesichtern aus. Ist es ein 
Zufall, dass hinter der Kamera eine Frau steht, Sofiane el Fanisi? Sie übersetzt 
Sissakos Bildsprache meisterhaft, geht mit der Kamera oft ganz nahe an die 
Gesichter heran. Misstrauen im Blick des Fischers, wenn er Issan beobachtet, 
Sorge im Blick Satimas, wenn sie Kidane nachschaut, Lüsternheit bei 
Abdelkrim, wenn er Satima betrachtet, grenzenloses Vertrauen, wenn Toya zu 
ihrem Vater aufblickt. Gespannte Aufmerksamkeit beim Chef der Terroristen, 
wenn er dem Imam zuhört, Hilflosigkeit, wenn es dem jungen Dschihadisten 
nicht gelingt, die Botschaft des Dschihad vor der Kamera überzeugend zu 
verkünden. Den Kontrast zu den starken Emotionen der Gesichter und der 
zunehmenden Dynamik des Geschehens bildet die Natur in ihrer 
gleichgültigen Schönheit, der Sand, der Wind, das Wasser, der helle Tag und 
die dunkle Nacht. Obwohl sich die einzelnen Szenen in rascher Folge 
aneinanderreihen, kommt keine Hektik beim Zuschauen auf. Sparsam aber 
effektvoll eingesetzt die Musik des franco-tunesischen Komponisten Amine 
Bouhafa. 
(Die Zitate stammen aus einem Interview, das die Westschweizer Journalistin 
und Filmkritikerin Firouz-Elisabeth Pillet im Dezember 2014 in Cannes mit 
Abderrahmane Sissako führte). 

Hintergrundinformationen 



Timbuktu. Der Konflikt von 2012 
Der Film spielt auf dem Hintergrund des Konfliktes, der im Frühling 2012 im 
Norden Malis in einen Krieg ausartete. Im März hatten aufständische Militärs 
gegen die Regierung geputscht und Präsident Anadou Touré abgesetzt. 
Tuareg-Rebellen nutzten die Gunst der Stunde und riefen im Norden Malis 
einen eigenen, säkularen Staat aus. Die Tuareg fühlen sich zu Recht seit 
langem von der Regierung in Bamako vernachlässigt, die dem Volk der 
Nomaden die versprochene Unterstützung versagt und Versprechen nicht 
einhält. Die Lage wurde bald unübersichtlich, es kam zu Kämpfen zwischen 
verschiedenen islamistischen Gruppen und den Tuareg. Die Federführung im 
Aufstand übernahm dann die islamistische Miliz Ansar Dine, der 
Verbindungen zu Al Quaida nachgesagt wurden. Ihr Ziel war ein Scharia-Staat 
im Norden Malis. Unter den Islamisten befanden sich Tuareg, die viele Jahre in 
Libyen verbracht hatten. So behauptet auch der Übersetzer im Verhör von 
Kidane, er komme aus Libyen. Es gab Tuareg, die sich zu den Islamisten 
gesellten, andere lehnten die Einmischung der Dschihadisten ab. Im Januar 
2013 eroberten malische und französische Truppen die Stadt zurück. 
Die Dschihadisten richteten große Schäden an. Sie zerstörten mehrere 
Mausoleen und beschädigten die größte der berühmten Bibliotheken 
Timbuktus, das „Zentrum Ahmed Baba“, schwer. Die Befürchtung, die 
Islamisten hätten auch die Tausenden von Manuskripten in den verschiedenen 
Bibliotheken Timbuktus zerstört, bewahrheitete sich zum Glück nicht. 
Bibliothekare hatten unter Mithilfe der Bevölkerung angesichts des drohenden 
Unheils fast das gesamte Schrifttum der Bibliotheken vorsorglich und unter 
großen Gefahren in die Hauptstadt Bamako gebracht. 

Die Rivalität unter den Bevölkerungsgruppen 
Die muslimische Vielvölkerstadt Timbuktu war auch in der Vergangenheit 
keineswegs immer ein Hort von Frieden und Gelehrsamkeit. Die kulturellen 
Unterschiede  zwischen den hellhäutigen, stolzen, reichen Tuareg und Fulbe, 
den Nomaden, und den dunkelhäutigen Angehörigen der Songhai, Bambara, 
Malinke und Bozo waren groß. Sie gingen unterschiedlichen Berufen nach. Die 
Nomaden waren Viehzüchter, die Bozo Kleinbauern und Fischer, die übrigen 
stellten das Stadtvolk der Händler, Handwerker, Beamten, Gelehrten etc. Alle 
hatten ursprünglich ihre eigenen Sprachen. 
Offizielle Amts- und Schulsprache ist in Mali Französisch. Als 
Umgangssprachen hört man heute in Timbuktu meist Songhai und einen 
maurischen arabischen Dialekt. Die Gelehrten pflegen das Hocharabisch, zum 
Beispiel spricht der Imam im Film im Gespräch mit dem Chef der 
Dschihadisten hocharabisch. Tamasheq ist nach wie vor die Sprache der 
Tuareg. 
Das Schichtbewusstsein ist noch immer sehr ausgeprägt. Natürlich haben sich 
die verschiedenen Ethnien im Lauf der Zeit etwas vermischt und die Moderne 
hat die Rassenkonflikte entschärft, aber alte Rivalitäten und Spannungen 
können jederzeit wieder aufflammen. Das Volk der Bozo (oder Bella) dienten 



im Mittelalter der Oberschicht der Tuareg als Sklaven und wurde von seinen 
Herren ausgebeutet, ein Abhängigkeitsverhältnis, das sich bis weit ins 20. 
Jahrhundert fortsetzte. Man kann annehmen, dass der Fischer Amadou und 
seine Familie Bozos sind, während Kidanes Familie zu den Nomadenvölkern 
gehört. Das würde das bestehende Misstrauen zwischen ihnen auch ethnisch 
und historisch erklären. 

Die Geschichte der Stadt Timbuktu 
Timbuktu verdankt seine historische Bedeutung seiner Lage am Schnittpunkt 
großer Handelsstraßen zwischen Nord und Süd, an der Schnittstelle zwischen 
dem islamischen Norden und Schwarzafrika, am Rand der Wüste und unweit 
eines großen Flusses. Ihren Ursprung hatte sie wohl in einem Camp der 
Tuareg, des Nomadenvolkes der Sahara. Die Geschichte nennt das 
11.Jahrhundert als wahrscheinliche Gründungszeit. Ihren Namen soll sie von 
einer Frau namens Bouctou haben, der die Tuareg die Bewachung des dortigen 
Brunnens anvertrauten. 
Im 14.Jahrhundert wurde Timbuktu zum Zentrum des Salz-und Goldhandels. 
Während ihrer Glanzzeit, im 15. und 16. Jahrhundert, war Timbuktu die größte 
und wichtigste Handelsstadt der Region. 100.000 Menschen sollen damals in 
der Stadt am Südrand der Sahara gewohnt haben, viele waren reich. „Der 
Reichtum eines Mannes wurde eingeschätzt nach der Zahl seiner Bücher und 
der Pferde in seinem Stall.“ Neben Salz, das damals an Wert Gold gleichkam, 
gelangten aus dem Norden Metalle, Pferde, Feuerwaffen, Seidenstoffe, 
Glasperlen, Handschriften und Datteln nach Timbuktu, die dort gegen das 
begehrte Gold, gegen Sklaven, Elfenbein, Moschus, Kolanüsse, Pfeffer, Gummi, 
Lederwaren und Hirse aus dem Süden getauscht wurden. Mit dem Handel 
blühte die Gelehrsamkeit. 180 Koranschulen gab es in Timbuktu und eine 
Universität, wo die arabische Sprache, Rhetorik, Astrologie und die Exegese 
des Koran gelehrt, die Gesetzesquellen studiert und die Rechtsprechung geübt 
wurden. Der Ruhm der Universität von Timbuktu drang bis ins andalusische 
Granada. Bis zu 25.000 Studenten beherbergte die Stadt in ihren Mauern. 
In Europa war die Stadt bereits Ende des Mittelalters bekannt, sie figuriert auf 
europäischen Weltkarten des 14. Jahrhunderts als „Ciutat de Melli“, und 
Residenz des „Rex Melli“, des Königs der Goldminen. Mit dem König von Melli, 
war Mansa Mussa gemeint, der schwarze Sultan von Mali, ein gelehrter Mann 
und ein gewiefter Politiker. Der afrikanische Historiker Joseph Ki-Zerbo 
beschreibt eine Begebenheit aus Mussas Leben mit folgenden Worten: „Im Jahr 
1324 unternahm er die Wallfahrt nach Mekka in der eindeutigen Absicht, den 
arabischen Herrschern zu imponieren. Von Tausenden von Bedienten (60.000 
sagt Tarik es Sudan) begleitet, durchquerte er die Wüste über Walata und 
erschien in Kairo vor den Augen der geblendeten Welt wie ein Herrscher aus 
Eldorado“. Zwei Tonnen Gold soll er mitgebracht und so großzügig verteilt 
haben, dass der Kurs des Goldes sank und Mussa für die Rückreise Geld von 
einem alexandrinischen Kaufmann leihen musste. 
Nach seiner Rückkehr ließ Mussa in Timbuktu die Djinger-ber-Moschee und 



eine Residenz erbauen. Der Architekt war ein Moslem aus Andalusien, den 
Mussa aus Mekka mitgebracht hatte. Die Moschee verfügt über drei Innenhöfe, 
zwei Minarette und fünfundzwanzig Säulen, im Inneren herrscht dumpfes 
Dämmerlicht. Das Reich Mansa Mussas, auch Kankan Mussa genannt, dehnte 
sich damals über ein Jahr Fußmarsch aus, der Sultan gehörte zu den 
Mächtigsten der Welt. Nach seinem Tod verlor es an Stärke. Um die Herrschaft 
über Timbuktu kämpften im Lauf der Jahrhunderte verschiedene Herrscher 
der großen Reiche Westafrikas. Auf Mali folgte das Reich der Songhai, auch sie 
Schwarze, unter denen Timbuktu seine Glanzzeit erlebte. Hauptstadt eines der 
Königreiche war Timbuktu allerdings nie. Mit der Verlegung des Handels an 
die atlantische Westküste und die Eroberung Timbuktus durch Marokko 1591 
verlor die Stadt an Geltung; die kleinen marokkanischen Garnisonen konnten 
sie nicht gegen die Attacken der Tuareg und der Völker aus dem Süden 
schützen, unter ihnen die Bambaras, die keine Muslime waren. 1893, als die 
Franzosen Timbuktu einnahmen, war die Stadt eine zur Bedeutungslosigkeit 
herabgesunkene Siedlung am Rand der Sahara. 
Die Europäer erfuhren von dem Eldorado südlich der Sahara zuerst durch die 
Händler und Karawanenführer Nordafrikas. Timbuktu erweckte Goldgier, 
Interesse, Abenteuerlust, blieb lange ein unerreichbarer Ort, an dem sich die 
Phantasie entzündete. Schriftliche Beschreibungen Timbuktus lieferten zwei 
Reisende, Ibn Battuta aus Marokko, der im 14. Jahrhundert ausgedehnte 
Reisen durch die Länder des Islam unternahm, und zwei Jahrhunderte später 
Leo Africanus (1485–1554), ein Moslem aus Granada, der im Auftrag von 
Papst Leo X. (1475–1521) eine Beschreibung Afrikas verfertigte. Während Ibn 
Battuta zwar vom Wohlstand und der Sicherheit des Malireiches und vom 
Luxus am Hof der Könige beindruckt war, hatte er für Timbuktu nicht viel 
übrig. Umso ausführlicher und in höchsten Tönen beschrieb Leo Africanus das 
reiche, wohlgeordnete Leben in der Stadt der Kaufleute, Gelehrten und 
Heiligen. Einzige Mangelware war das Salz. 
Als die ersten Europäer im 19.Jahrhundert Timbuktu endlich erreichten, war 
von der früheren Bedeutung und dem ehemaligen Wohlstand dieses 
wirtschaftlichen und intellektuellen Zentrums nicht mehr viel übrig geblieben. 
Der erste war der Schotte Gordon Alexander Laing, der 1826 in Timbuktu 
eintraf und später beim Verlassen der Stadt ermordet wurde; als zweiter 
erreichte der Franzose René Caillié, als Araber verkleidet, zwei Jahre später 
die Wüstenstadt, als Forscher und Entdecker, aber gleichzeitig im Bestreben, 
Kolonialansprüche für Frankreich zu sichern. In britischem Auftrag kam 15 
Jahre später der deutsche Afrikaforscher Heinrich Barth nach Timbuktu. Ihm 
verdanken wir präzise und angenehm zu lesende Berichte über Land und 
Leute. 
Wie man sich aus Geschichte und Geographie leicht vorstellen kann, leben in 
Timbuktu Angehörige verschiedener Völker. In seinen Straßen trifft man 
hellhäutige Berber und Mauren, dunkelhäutige Songhais, Malinkés und 
Bambaras, die alle in eigenen Vierteln der Stadt wohnen; um die Stadt herum 
begegnet man den schlanken, hochgewachsenen Peuls mit ihren Tierherden, 



kleingewachsenen Bozos oder Bellas, den Fischern von den Gestaden des 
Niger, und natürlich den Tuareg, den Bewohner der Wüste, mit und ohne 
Kamele. 
Um die Tuareg, die „blauen Männer“ oder „die letzten Ritter“, ranken sich viele 
Legenden, sie sind – wie Timbuktu – zur Projektionsfläche europäischer 
Phantasien und Träume geworden. Nicht von ungefähr, ist doch ihr Leben, da 
wo es in seiner traditionellen Form noch existiert, von unserem westlichen 
diametral verschieden. Die Schönheit und Freiheit der Frauen, die in Tücher 
gehüllten Gestalten der Männer mit dem um Kopf und Gesicht geschlungenen 
„tagelmust“, der nur die Augenpartie frei lässt, hoch auf den über alles 
hinwegblickenden Kamelen, tragen zu ihrer Mystifizierung bei. Kaum jemand, 
der ihnen gegenüber gleichgültig bliebe. 
Die Tuareg stammen ursprünglich von den Berbern Nordlibyens ab. Unter 
dem Druck der arabischen Invasion wichen sie nach Süden aus, vermischten 
sich mit Arabern und Schwarzen. Im 20. Jahrhundert trieben die 
Dürreperioden der siebziger und achtziger Jahre und später die algerische 
Politik, die die Nomaden sesshaft machen wollte und ihnen das Wandern über 
die Grenzen verbot, manche in die großen Städte, wo man sie auf den Straßen 
beobachten konnte, wie sie Silberschmuck verkauften. Viele verarmten, 
andere passten sich den neuen Lebensumständen an und wurden zu Städtern. 
Wieder andere ließen sich in Oasen und Dörfern nieder oder suchten im 
Tourismus ein Auskommen. So auch in Timbuktu, wo sie den Touristen 
Schmuck und Alltagsgegenstände verkaufen und Kamelritte in die Wüste 
anbieten, beides eher traurige, würdelose Angelegenheiten. 
Die Tuareg sind Nomaden. Sie züchten Kamele, halten Ziegen- und 
Schafsherden und sind am Karawanenhandel beteiligt. Mit den sesshaften 
Bauern unterhalten sie enge Beziehungen. Die Nomadenvölker sprechen eine 
gemeinsame Sprache, Tamashek, und verfügen über eine Schrift, das Tifinagh. 
Die Frauen haben eigenen Besitz, eigene Zelte, gehen unverschleiert, sind für 
das tägliche Wohl der Familie zuständig und erziehen die Kinder. Das faktische 
Matriarchat der Tuareg hängt damit zusammen, dass die Männer ein halbes 
bis dreiviertel Jahr unterwegs und abwesend sind, wenn sie Karawanen 
begleiten und ihren Herden nachgehen. 
Heute gibt es noch rund ein bis zwei Millionen Tuareg, verteilt auf die Staaten 
Algerien, Libyen, Niger, Mauretanien, Marokko, Mali und Burkina Faso. Wie 
viele noch in ihrer angestammten Kultur leben und wie lange dies überhaupt 
noch möglich sein wird, ist höchst ungewiss. 
Timbuktu hat nicht nur von seiner Lage am Schnittpunkt der Wüstenstraßen 
profitiert, sondern auch von seiner Nähe zu ertragreichen Anbauflächen in der 
Umgebung des Niger. Wenn das Hochwasser des Niger nach der Regenzeit im 
Sommer zurückgeht, hinterlässt es von fruchtbarem Schlamm überflutete 
Felder, ideal für den Anbau von Hirse und Reis. Darüber hinaus ist der Fluss 
natürlich ein steter Lieferant von frischen Fischen. 
Die Sahara ist die größte und extremste Wüste der Welt, eine „klimatisch-
passatische Wendekreiswüste“, über deren Kern stets ein Hochdruckgebiet 



steht und stets ein trocken-heißer Wind weht, der Harmattan. Bei klarem 
Wetter kann man aus dem Flugzeug heraus ihre verschiedenartige 
Beschaffenheit deutlich erkennen. Eigentlich ist die Sahara ein Ensemble von 
Wüste, Halbwüsten, Wüstensteppen und, an den Rändern, von Savannen. An 
den Rändern wachsen zwischen Sanddünen krüppelige Bäume und 
Dornbüsche, Tamarisken, Akazien und Ginster. In den Sahelzonen dann die 
riesigen Baobabs, Palmen und eine ganze Reihe von Nutzbäumen. 
Trotz ihrer Unwirtlichkeit ist die Sahara nie eine Barriere für die Menschen 
gewesen; den Tuareg ist sie sogar Lebensraum geworden. Dass aus der Stadt 
Timbuktu ein geistiges Zentrum wurde, das während mehreren Jahrhunderten 
vom Rand der Wüste aus in den ganzen islamischen Raum ausstrahlte, ist dem 
Karawanenhandel zu verdanken, der nicht nur Güter transportierte, sondern 
auch Bücher und Kunstgegenstände, der Begegnungen zwischen Menschen 
verschiedener Kulturen ermöglichte und Wissen vermittelte. Diese 
vergangene Zeit fand man in Timbuktu bis vor dem Einfall der Terroristen 
2012 vor allem in den Bibliotheken. Im Ahmed Baba Centre beispielsweise 
wurden rund 20.000 alte arabische Manuskripte aufbewahrt. 
Das UNESCO-Weltkulturerbe Timbuktu wurde 2012, nach der teilweisen 
Zerstörung durch die Dschihadisten, in die Rote Liste des gefährdeten 
Welterbes eingetragen. Die drei Moscheen, die Djinger-ber-Moschee, die 
Sankoré-Moschee und die Sidi Yahia-Moschee, die alle im 14.Jahrhundert als 
architektonische Meisterwerke aus Lehm erbaut und mehrmals renoviert 
wurden, sind schon 1996 in die Liste der gefährdeten Denkmäler eingetragen 
worden, was neue Mittel freigab für deren dringend notwendige 
Restaurierung, die nur von Fachleuten geleistet werden kann. Doch nicht nur 
die Moscheen bräuchten Geld und Aufmerksamkeit. 
Es ist unübersehbar: Timbuktu, die weltberühmte Handelsmetropole, die Stadt 
der 333 Heiligen, der Ort, wo Gelehrsamkeit herrschte und Toleranz gelebt 
wurde, Timbuktu ist heute eine arg vernachlässigte Stadt; die Häuser der 
historischen Innenstadt sind von wenigen Ausnahmen abgesehen in 
schlechtem Zustand, auf den Straßen wirbelt der Wind mit dem Sand Dreck 
vor sich her, die Menschen sind arm, viele sind arbeitslos. Die Mausoleen sind 
zwar nach dem Überfall der Dschihadisten im Frühling 2012 wieder in altem 
Zustand, aber die Sanierung der Stadt ist kostspielig und kommt nur langsam 
voran. 

Der Regisseur Abderrahmane Sissako 
Abderrahmane Sissako, der für Drehbuch und Regie von „Timbuktu“ zeichnet, 
ist einer der bekanntesten Filmschaffenden Afrikas. Er wurde 1961 in 
Mauretanien geboren, verbrachte aber seine Jugend in Mali. Seine filmische 
Ausbildung erhielt er in der Sowjetunion. Seit 1990 lebt er mehrheitlich in 
Paris und pendelt oft zwischen Europa und Afrika. Themen seiner Filme 
kreisen um die Beziehungen zwischen dem Norden und dem Süden, um die 
Folgen der Globalisierung und um das Leben der Menschen in den Ländern in 
und rund um die Sahara. „Timbuktu“ wurde 2013 in Mauretanien gedreht, 



nahe der mauretanisch-malischen Grenze, während im Norden Malis die 
Militäroperation gegen die Terroristen im Gang war. 
Seine Nähe zu dem mauretanischen Präsidenten Mohamed Ould Abdel Aziz, 
der Mauretanien autokratisch regiert und der Sissako zu seinem „attaché 
culturel“ ernannte, hat Sissako Kritik eingebracht. Französische Journalisten 
warfen ihm vor, er habe ursprünglich einen Film über die „haratines“, die 
ehemaligen schwarzen Sklaven Mauretaniens drehen wollen, die heute die 
Hälfte der Bevölkerung ausmachen und von den hellhäutigen Mauren 
diskriminiert werden, doch der Präsident habe sein Veto eingelegt. 
„Timbuktu“ wurde beim Festival in Cannes 2014 stürmisch gefeiert und 
erhielt viele Preise, zum Beispiel 2015 sieben César unter anderem für den 
besten Film, das beste Drehbuch (mit Kessen Tall) und die beste Regie 
Von seinen übrigen Filmen wurden viele von arte koproduziert und im 
Fernsehen ausgestrahlt („Rostov-Luanda“, 1997, oder „Das Leben auf Erden“ 
(La vie sur terre), 1999). Auch zwei seiner Spielfilme gelangten vor 
„Timbuktu“ in die deutschen Kinos: „Heremakono – Warten auf das Glück“ (En 
attendant le bonheur), 2002 und „Bamako“, 2006. 

Didaktische Hinweise 

Zielgruppen: Schulische Bildung; ab der Sekundarstufe I; Fächer: Politik, 
Religion/Ethik, Geschichte; außerschulische Jugend- und 
Erwachsenenbildung. 
Themen: Religion und Politik, Ziviler Widerstand, Afrika, Timbuktu 
Altersempfehlung: ab 14 Jahren 

Vorschläge für das Filmgespräch 

Der Film bedarf wegen der Komplexität seiner Handlung einer gründlichen 
Einführung. Dazu ist es ggf. hilfreich, die wichtigsten Personen der 
Handlungen schon zu benennen (Abdelkrim, Chef der Dschihadisten; Omar, 
seinen Fahrer; Kidane, Hirte/Nomade; Satima, seine Frau; Toya, seine Tochter; 
Issan, Hirtenjunge, Waise, Kidanes Ziehsohn; Amadou, Fischer; Zabou, die 
Verrückte; der Imam; der Wasserkurier; verschiedene Bewohner Timbuktus). 

Vorschläge und Fragen zum Gespräch über ausgewählte Aspekte und 
Themenkreise des Films: 

Zu den beiden grundlegenden Konflikten im Film: 

• Warum ist der Konflikt zwischen Kidane und Amadou so erbittert und 
endet sogar tödlich? Wer trägt die Schuld daran? 

• Wie werden die Dschihadisten dargestellt? Woher kommen sie? 
• Warum reden die jungen Dschihadisten untereinander Französisch? 



• Wie glaubwürdig sind sie in ihrem Anspruch, die Bewohner Timbuktus 
auf den „rechten Weg“ des Dschihad zu führen? Was bedeutet 
„Dschihad? 

• Wie unterscheidet sich davon das religiöse Selbstverständnis der 
BewohnerInnenn Timbuktus? Welche Argumente hat der Imam gegen 
die Maßnahmen der Dschihadisten? 

• Wie wehren sich die BewohnerInnenn Timbuktus gegen die 
Terroristen? Wie leisten die Frauen, wie die Männer Widerstand, wie 
die Kinder? Haben sie eine Chance? 

• Was versteht man unter Zivilem Widerstand? – Ist dies ein passender 
Begriff, um das Verhalten der BewohnerInnenn zu charakterisieren? 

• Was bedeutet die Szene mit dem gefangenen Mann im Vorspann des 
Films? 

Zu Timbuktu und Mali: 

Der Film zeigt die in Mali gelegene Stadt Timbuktu in einem 
Ausnahmezustand. Dennoch wird auch der Alltag der Bewohner vermittelt. 

• Was für ein Bild hatten Sie von Timbuktu und seinen BewohnerInnen 
vor dem Film? Wie hat es sich ggf. verändert? 

• Woher kommt der magische Klang der Stadt Timbuktu? 
• In Timbuktu leben Menschen verschiedener Ethnien. Wie unterscheiden 

sie sich und was kann man daraus schließen? Welche Bedeutung hat 
dies für die Filmhandlung? 

• Die Menschen sprechen verschiedene Sprachen. Warum ist das so? 
• Welche Sprachen haben Sie erkannt? Wer spricht was? Welche 

Bedeutung hat es, dass die Besatzer die Sprache der Einheimischen 
nicht verstehen? 

• Wie verständigen sich die Bewohner Timbuktus wohl, wenn sie nicht 
dieselbe Sprache sprechen? 

• Wie werden die Frauen, wie die Männer dargestellt? In welchen Rollen 
treten sie auf? 

Zu weiteren Aspekten des Films: 

• Welche Funktion kommt der ‚Verrückten‘ im Film zu? 
• Mit welchen Mitteln inszenieren Regisseur und Kamerafrau die 

besondere Atmosphäre Timbuktus? Welche Rolle spielt die Musik 
dabei? 

• Welche Rolle spielt Musik in der Kultur Timbuktus? 
• Es gibt Szenen voller Symbolik. Welche fallen besonders auf? Was 

bedeuten sie? Lässt sich ihre Bedeutung klar erschließen oder bleiben 
sie vieldeutig? 



• Im Film werden zwei Folterszenen gezeigt. Wie haben Sie darauf 
reagiert? 

• Welche Bedeutung hat die Steinigungsszene für den Regisseur? 

Literaturhinweise und Links 

• Rainer Hermann; Endstation islamischer Staat, dtv 2015 
• Michael Lüders; Wer den Wind sät; C.H. Beck Verlag 2015 
• Loretta Napoleoni; „Die Rückkehr des Kalifats“, Rotpunkt-Verlag 2015 
• Stefan Weidner; Mohammedanische Versuchungen, Ammann Verlag 

2003 
• Mahi Binebine; Die Engel von Sidi Moumen“; Lenos Verlag, 2014 

(In diesem Roman erzählt der marokkanische Autor die Geschichte 
einer Gruppe von Jugendlichen, die in einem Slum von Casablanca in die 
Fänge eines Terroristen geraten und sich schließlich im Namen Allahs in 
einem Hotel in die Luft sprengen. Hintergrund des Romans sind die 
Attentate, die sich 2003 in Casablanca ereigneten). 

www.bpb.de/internationales/weltweit/innerstaatliche-konflikte 
Homepage der Bundeszentrale für Politische Bildung. (im Suchfeld „Mali“ 
eingeben) 

Hinweise auf Spiel- und Dokumentarfilme: 

Making Of – Kamikaze 
Regie: Nouri Bouzid, Tunesien, Deutschland, Frankreich 2006, Spielfilm, 115 
Min. 
Bezug: EZEF 

Ayeshas Schweigen (Silent Waters / Khamosh Pani) 
Regie: Sabiha Sumar, Deutschland, Pakistan 2003, 99 Min., Spielfilm, (DVD in 
Vorbereitung) 
Bezug: EZEF 

Zur Hölle mit dem Teufel (Pray the Devil back to Hell) 
Regie: Gini Reticker, USA, Liberia 2008, 60 Min., Dokumentarfilm 
Bezug: EZEF 

Autorin: Regula Renschler 
Redaktion: Bernd Wolpert 
April 2016 

 

http://www.bpb.de/internationales/weltweit/innerstaatliche-konflikte

