To see if I'm smiling

To see if I'm smiling - Um zu sehen ob ich lichle

Um zu sehen, ob ich lachle
Dokumentarfilm von Tamar Yaron
Israel 2007, 60 Minuten, OmU

Inhalt

Sechs junge Frauen sprechen in Tamar Yaroms Dokumentarfilm "To see if [ am
smiling - Um zu sehen, ob ich lachle" zum ersten Mal 6ffentlich und ohne
Verklarung tiber ihren Dienst in der israelischen Armee. Gemeinsam ist ihnen,
dass sie in den sogenannten ,Besetzten Gebieten®, den palastinensischen
Territorien Gaza-Streifen, Westbank und Golanhohe, die unumgangliche
Wehrpflicht ihres Landes abgeleistet haben. Nur der Grad ihrer Erniichterung,
ihrer Verbitterung, ihrer Selbsterkenntnis und ihres Selbstekels differiert. Im
Mittelpunkt der schonungslosen Auseinandersetzung mit den eigenen Taten
und der vertrackten politischen Konstellation in den Besetzten Gebieten steht
eine systematische Uberforderung. Eingezogen mit 18 Jahren, wird diesen
jungen Leuten die Verantwortung tiber Leben und Tod aufgebiirdet. Oftmals
tber ihr Leben und den Tod der Anderen, der Palastinenser.

Die Tatigkeiten, die die Frauen austiibten und die Art und Weise, wie ihre
Erinnerungen sich erganzen, offenbaren einen prekiaren Zusammenhang. Von
Meytal, der Sanitaterin, die Leben retten wollte, bis zu Combat Soldier Libi, die
im Kampf gegen aufgebrachte Paldstinenser einen Jungen erschief3t, gibt es
eine direkte Linie. Diese Verbindungslinie schlagt einen Bogen zu der
Gewissenserforschung vier weiterer Frauen und bildet letztlich einen
Teufelskreis von staatlich verlangter Selbstverleugnung und individueller
Verdrangung, der in diesem Film erstmals von Frauen aufgebrochen wird.
Neben Meytal und Libi kommen die Beobachterin Rotem zu Wort, Inbar von
den Bodentruppen, Dana, die als Education Officer Mobbing und Pliinderung
vereiteln sollte und Tal. Tal, die wie die Regisseurin Tamar Yoram Welfare
Officer war. Als Welfare Officer sorgte Tamar Yoram fiir die Logistik der
Truppen-Versorgung, von Alltagsgiitern bis zu Vergniigungsangeboten. Als
Regisseurin registriert sie die Mangel-Erscheinungen, unter denen ihrer
Interviewpartnerinnen leiden: Ein personlicher Mangel an Schlaf, ein
kollektiver Mangel an Aufmerksamkeit. Bevor die Frauen sich dazu
entschlossen, ihre Beichte, ihre Therapie, ihre Anklage in eine Kamera zu
sprechen, haben alle iiber Jahre hinweg vergeblich versucht, sich ihren
Familien, Freunden und Kollegen mitzuteilen.

Die Aufgabenbereiche der Frauen, die Harte, die ihnen abverlangt wurden, die
Akte mangelnder Armee-Courage und abtrainierter Zivil-Courage erstrecken
sich uiber ein weites Feld. Freimiitig rekonstruieren die Frauen den Zwang, in
einer von Macho-Mannern dominierten Truppe zu bestehen. Oder sich im
politischen und realen Wirrwarr der Besetzten Gebiete auf eine Seite zu


https://www.ezef.de/filme/see-if-im-smiling-um-zu-sehen-ob-ich-lachle/836

schlagen: Auf die Seite derer, die glauben, nie wieder ein jiidisches Opfer zu
sein, hiefde, zum israelischen Tater werden zu miissen.

Sie schildern, was es flr sie bedeutet, als Feind wahrgenommen zu werden.
Was es heifdt, Macht iiber jene zu haben, die dem jiidischen Volk mit
Antisemitismus und Hass begegnen. Aber auch, was es bedeutet, sich diesen
Hass durch Enteignung, Vertreibung und Demiitigung zu verdienen. Sie
sprechen vom Machtmissbrauch ihrer Vorgesetzten, von Korruption, Folter,
Pliinderungen und der internen Einschiichterungen derer, die gegen diese
weit verbreiteten Menschenrechtsverletzungen protestieren. Sie erlautern wie
schnell es geht, der Macht zu verfallen. Zu téten, zu entmenschlichen. Wie eng
die Entmenschlichung des als Terrorist verstandenen Anderen im doppelten
Sinne mit der Aufgabe der eigenen Menschenwiirde verbunden ist. Wie leicht
es ist, abzustumpfen und wie wenig man sich dabei darauf verlassen kann,
dass Frauen einfach die besseren Menschen sind.

Diese Erkenntnis holt die Erzahlenden vor laufender Kamera ein und offenbart
ein Trauma, dass es offiziell in Israel gar nicht geben darf. Das Trauma, in sich
Damonen zu entdecken, die man immer den Anderen, seien sie Nazideutsche
oder arabische Fundamentalisten, zugeschrieben hat.

Archivmaterial aus den Bestanden von Fernsehsendern, aber auch Aufnahmen
aus Uberwachungskameras, ergidnzen neben privaten Videobildern die
Aussagen der Frauen und konfrontieren den Betrachter zum Beispiel mit
Bildern von palastinensischen Terroranschldgen in Jerusalem. Doch es gibt
auch andere Griinde fiir die Okkupation der palastinensischen Gebiete, aus
denen die Selbstmord-Bomber oft kommen. Jiidische Siedler, die in ihrem
Rassismus dem arabischen Antisemitismus in nichts nachstehen, beharren seit
Jahrzehnten darauf, dass die nach dem Sechs-Tag-Krieg von 1967 besetzten
Gebiete schon in der Bibel als judisches Stammgebiet beschrieben seien.
Unbestechlich fangt der Film ein, was es fiir Frauen bedeutet, eine vom Militar
vorgegebene Identitat ausbilden zu miissen, die Patriotismus mit
Kadavergehorsam, Tapferkeit mit Gewalt und Mannlichkeit mit Uberlegenheit
gleichsetzt. Gleichviel, wie naiv oder gesellschaftskritisch die Frauen ihren
Dienst angetreten haben, sie alle beschreiben, wie diese zwei Jahre sie
physisch und psychisch deformiert haben.

Israels Armee und ihre Kritiker: Von der Kunst des Widerstands

Frauen und Madchen werden in Biirgerkriegskonflikten dritt-weltweit
zwangsrekrutiert. In den USA und in Kanada, in Deutschland und in der
Schweiz, konnen Frauen sich freiwillig verpflichten. Die israelische Armee hat
einen einzigartigen verfassungsrechtlichen Auftrag, beide Geschlechter zu
rekrutieren. Dieser Auftrag besteht seit der Griindung der israelischen Armee
im Mai 1948. Im Unabhéangigkeitskrieg von 1947 /48, in dem Israel von den
Milizen der Arabischen Liga angegriffen wurde, nahmen israelische Frauen
aktivan Kampfhandlungen teil. Spater dienten sie ,in einer Vielzahl von
technischen und administrativen Unterstiitzungsposten (...). Seit 2005 stehen



Frauen 83 Prozent der militarischen Dienstposten offen, inklusive dem Dienst
in der Artillerie und auf Kriegsschiffen. Zurzeit dienen etwa 450 Frauen in
Kampfeinheiten der Israelischen Sicherheitskrafte®.

Frauen haben ca. zwei Jahre, Manner drei Jahre Wehrpflicht abzuleisten. Das
Mindestalter liegt bei 18 Jahren. Verheiratete, schwangere oder nicht-jiidische
Frauen sind vom Wehrdienst befreit. Strenggldubige, orthodoxe Frauen
werden freigestellt. Fiir Manner ist es schwierig, sich auf ihr Gewissen zu
berufen. Manner, die den Wehrdienst ablehnen, miissen damit rechnen, als
Totalverweigerer behandelt zu werden. Ihnen drohen langjahrige Haftstrafen,
zumindest aber, selbst im Falle eines Ersatzdienstes, die Stigmatisierung durch
eine Gesellschaft, die sich auf die Schlagkraftigkeit des ,Neuen Hebraer*
grindete. Ausgenommen sind streng orthodoxe Religionsgelehrte und
palastinensische Israelis. Manner konnen bis zu ihrem 42. Lebensjahr jahrlich
zu einem einmonatigen Reservedienst herangezogen werden. Fiir Frauen
erlischt die Verpflichtung zum Reservedienst nach dem 24. Lebensjahr.

In den letzten Jahren ist die israelische Armee immer haufiger wegen
Menschenrechtsverletzungen angegangen worden. Dazu gehoren die Anklagen
von Amnesty International iiber den 2006 gefiihrten Krieg gegen den Libanon,
in dem -vergleichbar mit dem jiingsten Krieg gegen den von der radikal-
islamischen Hamas regierten Gaza-Streifen-, international geachtete Streu-
und Phosphorbomben eingesetzt wurden. Aber auch aus den Reihen der
israelischen Armee kommt massive Kritik. Unter dem Titel ,Warum Israels
»2Seruvniks“ sagen: genug ist genug“, veroffentlichte der
Menschenrechtsanwalt und Strafverteidiger Michael Sfard einen Artikel in The
Observer. Seruf heifdt Verweigerung.

Flinfzig Soldaten und Offiziere der Reserve erklarten in der Seruf-Petition
offentlich, dass sie sich jedem weiteren Einsatz verweigern wiirden, ,der sie
zwingen wirde, als aktive Soldaten jenseits Waffenstillstandsgrenzen von
1967 zu agieren.”

Drei Monate spater hatten 462 Unterstiitzer unterzeichnet. Michael Sfard, der
selbst den Reservedienst in Hebron verweigert hat, und dafiir zu drei Wochen
Gefangnis verurteilt worden ist, wurde zum Rechtsbeistand vieler verurteilter
Mitunterzeichner. Dass ausgerechnet Elite-Militars Zweifel an der
Rechtmafiigkeit der Besatzung und an den Methoden der Terrorbekampfung
artikulierten, erregte in den israelischen Medien grofdes Aufsehen. Jeder
Versuch, sich personlich integer zu verhalten, so Sfrad sei an der
gewalthaltigen Politik der Besetzung gescheitert. Zwar seien Bomben in
Kinder- oder Ambulanzwagen versteckt worden, doch das Misstrauen, das
israelische Soldaten dazu bringe, , Kinder zu drangsalieren” oder ,eine
Ambulanz anzuhalten“4, erzeuge bei den Gemafdregelten exakt jenen Hass, der
neue Anwarter fiirs vermeintliche Martyrertum der Selbstmordattentdter
hervorbringt. ,Die Soldaten geraten auf diese Weise in eine Zwickmiihle: die
Realitdt der Okkupation zwingt sie de facto zu unmoralischen Handlungen“.5
Respekt vor dem menschlichen Leben und die Unantastbarkeit der
menschlichen Wiirde, dafiir steht die Seruvnik-Petition.



Das Gesicht verlieren. Das Gesicht wahren

Es ist auffallig, dass israelische Spielfilme, aber auch Dokumentarfilme wie Avi
Mograbis >Z 32< zu Menschenrechtsverletzungen in der israelischen Armee
mit der Gesichtslosigkeit der Zeugen spielen. Sein Gesicht zu verlieren, sein
Gesicht zu wahren, das scheint ein mannliches Thema zu sein.

Oder? Was sieht man, wenn Frauen unter der Regie einer Frau tiber Schuld
und Scham sprechen?

Wiirdigung und Kritik

Ein blauer Himmel, ein Jeep in den Tarnfarben des israelischen Militdrs. Im
Inneren des Jeeps sitzt eine Frau. Nicht, dass man ihr Gesicht sieht, aber das
Sturmgewehr, das auf ihrem Schof? liegt, wird von manikiirten, beringten
Handen gehalten. Die Kamera spaht durch ein Wagenfenster und zeigt eine
geschwungene Landschaft in verbrannten Ockertonen. Kein Zaun, keine
Begrenzung, nur die Straf3e, die die Frau mit dem Sturmgewehr fortfiihrt. Dies
ist die Heimat, die sie hinter sich lasst. Dies ist das Land, das es zu verteidigen
gilt.

Jede Frau, die vor Tamar Yorams Kamera Zeugnis ablegt, wird nach einer
Weile durch eine eingeblendete Inschrift mit Namen und militdrischem Rang
vorgestellt.

Kurzhaarig, eher Zigaretten inhalierend denn Luft, sitzt Meytal in ihrem
Apartment vor einem hinuntergelassenen Rollo. Das Rollo ist blau und ersetzt
einen entschwundenen Himmel. Ein Fotoalbum liegt auf dem Schof der
schmalen Gestalt. [dealistisch sei sie gewesen, sagt Meytal und pragmatisch
zugleich, deshalb sei sie ein Para-Medic geworden, eine Armee-Sanitaterin.
Wie passt diese Gewissheit zu den ersten Worten, die Meytal an ihre
unsichtbar bleibende Interviewerin richtet? Dass sie sie das Gefiihl habe,
verruckt zu sein, dass sie glaube, sich an Dinge zu erinnern, die vielleicht nie
passiert seien?

Alles passt nur zu gut in diesem Film der verschobenen, der aufgeschobenen
Erinnerungen, die nicht zur Enthiillung gedrangt werden. Es wird dauern, bis
die prototypisch Unbekannte des Anfangs ein Gesicht bekommt: Ein Gesicht,
das sich aus dem abwehrenden Lacheln der Befragten und den Tranen ihrer
spaten Erkenntnis zusammensetzt, ein fiktives Gesicht aus sechs Lebensliigen
und der Wahrheit des Todes.

Nicht dass die Gesichter von Meytal und ihren Schicksalsgenossinnen
anonymisiert wiirden. Nur halten sie uns lange Zeit jene Art von Antlitz
entgegen, das die ultimative Maske ist: Die teilnahmslose Leere
schonungsloser Offenheit.

Dieser geduldige Film kennt viele Weisen, Risse in den Masken des Alltags
sichtbar zu machen. Tamar Yoram erlaubt sich Eingriffe. Nicht im Gesprach.
Aber da ist zum Beispiel der Kamera-Blick in Meytals aufgeblattertes
Fotobuch. Ein Foto zeigt den Moment, in dem ihre Ausbildung endete. Die



Soldaten und Soldatinnen stehen auf einem o6ffentlichen Platz und werfen in
einer streng synchronisierten Choreographie, die zugleich gespielte und wahre
Erleichterung zeigt, ihre Miitzen in die Luft. Pl6tzlich kommt Bewegung in
Meytals Foto. Es wird durch einen filmischen Spezialeffekt aus dem Rahmen
des Albums herausgeldst und fillt nun die Filmleinwand. Das Foto wird zum
Film-Bild. Wir erkennen, dass es sich um eine Fernseh-Archivaufnahme
handelt, die genau solch einen typisch israelischen Moment festhalt. Meytals
stillgestellte Foto-Erinnerung bewegt sich aus ihrer Geschichte heraus und
nimmt den Charakter einer israelischen Standarderinnerung an. Diese visuelle
Durchdringung von privaten Foto-Shots und nationalen Gedachtnis-Bildern,
ermoglicht es der Regisseurin, personlich verstandene Schuld auf ein
kollektives Schuldbewusstsein zu tibertragen. Und auf ein kollektives Trauma,
das in der Regel im israelischen Fernsehen nicht gezeigt wird.

Wenn Meytal tiber Hebron spricht, taucht eine Szene aus den Besetzen
Gebieten auf. Als visuelles Fundstiick konnte die Szene sowohl aus israelischen
Nachrichtenbildern ausgeklammert worden sein wie aus Amateuraufnahmen.
"To see if I am smiling - Um zu sehen, ob ich lachele" beschaftigt sich nicht nur
mit der Realitat der Besetzten Gebiete, sondern vor allem mit den Bildern, die
dort entstehen: Bilder aus Uberwachungskameras, Aufklarungs-Bilder, Bilder,
die zu Propagandazwecken umgedeutet werden. Auf diese Bilder, sagt der
Film, sei nur bedingt Verlass. Wie zum Beweis, aber auch als Hinweis auf den
hoch reflektierten, kiinstlerischen Umgang mit Bildern, hat Tamar Yoram die
von ihr benutzen Schnipsel teilweise nachbehandelt. Die Paldstinenser in
diesen Szenen haben aschgraue Gesichter, allein die Kleider einiger
Umbherirrender leuchten unnatiirlich rot. Das ist kein Zufall.

Die partielle Entfarbung, partielle Farbverstarkung dieser Archiv-Szenen gibt
zu verstehen, dass Wirklichkeit von unserer Wahrnehmung abhangt. Die
Wirklichkeit der Besetzten Gebiete ist die eines Krieges. Aber wer wo rot sieht,
Leid oder Hass, einen legitimen israelischen Auftrag zur Selbstverteidigung
oder die ausgebluteten Rechte der Palastinenser, das hangt von der
emotionalen Farbung unserer eigenen Bild-Verarbeitung ab, von unserer
Herkunft, unserer Sozialisation, unserer Religions- oder Staatenzugehorigkeit.
Auch der ratselhafte Filmtitel bezieht sich auf Bilder, auf Fotos, die in den
Besetzten Gebieten von Meytal gemacht worden ist. Auf diesen Fotos, die nicht
mehr in Meytals Besitz sind, konnte etwas Furchtbares abgebildet sein. Etwas,
das Meytal aus ihrem Zivilleben ausgeblendet hat und dass sie doch zur
Alkoholikerin gemacht hat. Der Film, der im Umgang mit fremden Bildern zur
Vorsicht rat, ist auch eine Suche nach diesen Fotos. Am Ende, wenn Meytal
einige der Fotos gefunden hat, wird man sich mit ihrer Beschreibung
begniligen miissen.

Tamar Yoram hat ihre Wehrpflicht in den Besetzten Gebieten abgeleistet. "To
see if [ am smiling" ist bereits der zweite Dokumentarfilm, mit dem sie ihr
Entsetzen publik macht. Aber wie kann man iiber ,Zustinde“ sprechen?
Zustinde, das meint doch, Abweichung von der Normalitat. Nur dass es keine
Normalitat gibt, wo Krieg herrscht. Weder im israelischen Kernland noch in



den Besetzten Gebieten. Die jungen Frauen, die vor Tamar Yorams Kamera den
Prozess des Nach-Denkens auf sich nehmen und sich ihrer Mitverantwortung
an diesen ,Zustanden” stellen, sprechen libereinstimmend von dem Schock,
sich plotzlich nicht einmal mehr in der minimalen Normalitit des israelischen
Alltags bewegt zu haben.

Auch dazu hat Tamar Yoram Archivbilder gefunden. Eine Nachrichten-Szene
zeigt Auswirkungen eines Bombenanschlags in Jerusalem. Inmitten der
Schreie und des Chaos arbeiten Polizei, Rlumkommandos, Krankenwagen,
Leichenwagen. Orthodoxe Juden sammeln versprengte Korperteile ein. Nach
orthodoxem Glauben muss ein Jude in seiner korperlichen Unversehrtheit zur
Ruhe gebettet werden. Israelische Betrachter erkennen in solchen
Fernsehbildern das Ritual einer mithsamen Selbstheilung. Ruhe und Ordnung,
Wiirde und Trauer sind ein wesentlicher Bestandteil der israelischen
Selbstverteidigung.

Das Aufatmen zwischen zwei Attentaten, das Ritual der materiellen,
emotionalen und religiosen Reinigung, das gibt es nicht in den Besetzten
Gebieten. Schon an ihrem ersten Tag in Hebron, so Meytal, sei sie mit einem
Sanitatstrupp unter Beschuss geraten. Der Auftrag, einen Verletzten zu bergen,
wurde zum Auftrag, zu liberleben.

Rotem sah die Gefahr in ihrem Job als Beobachterin stets kommen. Was
Rotems Aufgabe war, zeigt der Film anhand einer prototypischen Aufnahme
aus der Sicht einer israelischen Uberwachungskamera. Zuerst fillt der Sucher
im Bild der Uberwachungskamera auf. Man versteht, dass dieser Sucher scharf
ist wie der Sucher eines Zielfernrohrs. Es geht darum, mit dem Auge eine Art
Warnschuss abzufeuern, bevor die Anderen auf einen schiefden. Die israelische
Uberwachungskamera, die fiir kurze Zeit den Platz der Dokumentarfilm-
Kamera einnimmt und die Wirklichkeit der israelischen Beobachter und der
palastinensischen Erblickten wiedergibt, erfasst jeden Stein, jeden Strauch. Es
muss zahllose Uberwachungskameras geben, um ein derart liickenloses Bild
der Besetzen Gebiete zustande zu bringen. Aus Sicht der
Uberwachungskamera ist jede Bewegung verdichtig. Es ist die Sicht der
Besetzer - und plotzlich teilen wir diese Sicht. Diese Jungen dort zum Beispiel,
die einen Hiigel erklimmen, halten sie Steine in der Hand?

Sobald man die Perspektive der Uberwachungskamera einnimmt, wachst das
Misstrauen. Als Observer, sagt Rotem, ,, hat man ganz viel Macht.” Man hat
Macht iiber die Bespitzelten. Man hat Macht iiber die Soldaten, die man auf
Erkundungstour schickt. Eine Beobachterin muss sich nicht bei Verhaftungen
schmutzig machen. Was aber, wenn der Schmutz durch die Ritzen ihres
Arbeitsplatzes durchdringt?

Bei einer Gegeniiberstellung mit jugendlichen Steinewerfern sei sie sich nicht
mehr sicher gewesen. Ein Ermittler ibernimmt es, Rotems Zweifel
auszumerzen. Die Jungen, sagt er, werden gestehen.

Meytal, die Leben retten will und beinah selbst getotet wird. Rotem, die
Verbrechen vereiteln soll und in das Verbrechen eines unter Folter erpressten
Gestdndnisses hineingerat. Die Interviews bringen ihre schmerzliche



Verbundenheit zum Vorschein. Auf Rotem, die die gangigen Folterpraktiken
nicht anzeigt, folgt Inbar, ihres Zeichens Operation Sergeant. Inbar gehort zum
Bodentrupp. Sie erlebt hautnah, was Rotem nur auf dem Bildschirm der
Uberwachungskamera sieht. Es sei dort wie im Wilden Westen zugegangen,
sagt sie, und die Macht liber die Palastinenser sei betérend gewesen. Ein
Armee-Bericht verandert Inbars Hochgeftihl. Einmal als Wahrheit, einmal als
Liige. Im ersten Bericht findet sich wieder, was Inbars Kommandeur
beanstandet. Er hat israelische Soldaten gesehen und einen zerschlagenen, nur
zum Spaf$ gequalten paldstinensischen Jungen. Die Soldaten haben nichts
abgestritten. Ein ranghoherer Vorgesetzter liest den Bericht und beschwert
sich. Nicht tiber die Soldaten. Uber den Bericht.

Inbar wurde angewiesen, einen zweiten Bericht anfertigen zu lassen. Im
zweiten Bericht wurde das makellose Verhalten der Soldaten gepriesen und
der Junge als notorischer Lugner diffamiert. Sie habe, sagt Inbar, tiberlegt, sich
von beiden Berichten eine Kopie zu ziehen und sie einer befreundeten
Journalistin zuzuspielen. Sie habe es nicht getan.

Warum?

Darauf antwortet indirekt die Vierte im Reigen. Dana wurde zum NCO, zum
Education Officer ausgebildet. Ein NCO hat die Aufgabe, Korruption, Diebstahl,
Pliinderungen und internes Mobbing zu unterbinden. Vor jedem bewaffnetem
Einsatz darf ein NCO zehn Minuten darauf verschwenden, die Einhaltung der
Genfer Konventionen anzumahnen und den Soldaten die Regeln einer
humanen Kriegsfiihrung ins Gedachtnis zu rufen. Ein NCO betreut mehrere
Kompanien an unterschiedlichen Orten. Ein NCO hat wenig Freunde. Bei der
Inspektion einer Truppe in den Besetzten Gebieten hat Dana muslimische
Gebetsketten und Koranbiichern entdeckt. Der Besitz von muslimischen
Glaubens-Requisiten ist israelischen Soldaten streng verboten - schon um die
Armee von dem keineswegs unbegriindeten Verdacht zu befreien, sie schande
muslimische Heiligtiimer. Sie habe ihre Beobachtung gemeldet, erzahlt Dana,
und sei dafuir nach allen Regeln mannlicher Selbstherrlichkeit abgestraft
worden. Dana ergeht es wie dem palastinensischen Jungen aus dem
gefalschten Bericht. Auch ihr wird vorgeworfen, sie sei eine Liignerin.
Identifizieren kann sie sich mit den entrechteten Palastinensern dennoch
nicht. Daftir sorgt schon der Gruppenzwang. Offener als ihre Kolleginnen
prangert Dana den Mannlichkeitswahn der israelischen Armee an. Sie
beschreibt den Umgangston als hart und unertraglich laut.

,Lowen, Lowen, Lowen*“

Was es heifdt, wenn alle sich nur schreiend verstandigen, bringt eine Szene zu
Gehor, in der Soldaten in den Besetzen Gebieten ihr Kantinenessen mit Sieges-
Gesangen wiirzen. ,Wir sind Lowen, Lowen, Lowen*“, grolt ein Vorsanger am
Kopf der langen Tafel und seine Truppe grolt es ihm nach.

Zum einen versteht man dank dieser eingefiigten Amateur-Aufnahme, dass die



Besetzten Gebiete kein Ort fiir Zwischentone sind. Das zwanghaft
herausgebriillte Uberlegenheitsgefiihl der Lowen ist eine Art Selbsthypnose.
Weder lasst es die Frage zu, warum man so briillen muss, wenn man an die
eigene Starke und die Legitimitat des eigenen Handelns glaubt, noch
hinterfragt es die Wahl des zur Identifikation auserkorenen Symboltieres.
Lowen fressen nun mal Fleisch.

Dana weif$ nur zu gut, was das bedeutet. Solange sie geschwiegen und ihren
Job als NCO nicht ernst genommen hat, war sie Frischfleisch. Als sie anfing zu
sprechen, wurde sie als Kadaver behandelt. Dana beschreibt den Schock, als
vermeintliche Verraterin ausgeschlossen zu werden, dufderst niichtern. Aber
ihre Stimme zittert, wie die Stimmen aller Portratierten zittern, wenn sie zum
Kern ihres Selbstverrats durchstofsen. Zum Trauma, dem Gruppendruck
unterlegen zu sein. Man konne als Auf3enseiter nicht tiberleben, schon gar
nicht als Aufdenseiterin, das ist Danas Schlussfolgerung. Die Schizophrenie, als
Frau zum Mann gemacht zu werden und sich dennoch die Aura des
Sexualobjekts erhalten zu miissen, erstreckt sich auf alle Seinsbereiche. Dana
hat sich nach ihrer inoffiziellen Erziehung durch die Lowen entschieden, nie
mehr die Aufgaben wahrzunehmen, fiir die sie eigentlich ausgebildet worden
ist.

Ein Beispiel zieht ein anderes nach sich

Tals Verwirrung setzte ein, als sich nach der Zwangsraumung eines
paldstinensischen Hauses, ein israelischer Euphemismus fiir die Vorschrift,
Hauser vermutlicher oder tatsiachlicher Terroristen zu sprengen, ein Tumult
erhob. Emporte Paldstinenser liefen durch die Strafden und bewarfen ihren
gepanzerten Jeep mit Steinen. Der Befehl, als Soldatin zu handeln, hat Tal in
einer langen Folge von verschiedenen Einsatzen dazu gefiihrt, sich in den
Steinhagel zu stellen, zuzuschlagen und, ,nicht standig so viel zu fiihlen.”

Sind es die sogenannten Jungs, die Madchen in der israelischen Armee zur
Anpassung an eine Verrohung zwingen, die ihrerseits der Besetzung
geschuldet ist?

Nein, so einfach sei das nicht, sagt Libi, die als Combat Soldier, als Kimpferin
gedient hat. Wie alle anderen, hat auch Libi ihre Verbitterung, Teil des
wechselseitigen Hasses zu sein, nicht an einem Tag gewonnen. Sie spricht von
einem schleichenden Prozess. Libis Reaktion auf den Verlust des Mitgefiihls ist
der Impuls, Ordnung herzustellen. Nicht die heilsame Ordnung, von der die
Aufraumarbeiten nach einem Bombenanschlag in Jerusalem zeugen. Es ist eine
zerstorerische Ordnung, die der pervertierten Logik jeder Armee-Ausbildung
entspricht. Nicht umsonst nennt man Ausbilder auch in der Bundeswehr
»Schleifer”. Das Individuum wird geschliffen, bis nichts mehr {ibrig ist, das sich
dem System des Gleichschritts widersetzt. Wenn uns vorgeschrieben wird,
wohin wir unsere Képfe auszurichten haben, konnen wir das Unrecht nicht
sehen, das die Kehrseite vieler Militareinsatze ist.



Ein fataler Ordnungssinn

Wahrend einer 12 Stunden langen Schicht, erzahlt Libi, habe sie an einem
Checkpoint alle Wartenden fiir die Erschiefdung einer Freundin verantwortlich
gemacht. Kinder, Frauen, Manner. Ihre Erinnerung schlief3t nicht nur die
glihende Sonne ein. Sie habe, sagt Libi, die Hilflosen in Dreierreihen antreten
lassen. Sie habe sie eben jenem Drill und jenen sinnlosen Kommandos
unterworfen, die sie selbst wahrend ihrer Ausbildung durchlaufen hat. Libi hat
den Feind spiiren lassen, was es bedeutet, ein Israeli zu sein, dem im Kampf
gegen den Feind Eigenverantwortung und Gewissen abtrainiert werden. Diese
ebenso unbewusste wie groteske Ubertragung wird in Libis Fall furchtbarere
Konsequenzen haben. Ein Araber, der sie mit obszonen Gesten verfolgt, wird
von den Jungs unter Libis Kommando gestellt. Sie racht sich, indem sie die
symbolische Vergewaltigung durch den arabischen Macho-Blick, fiir den
Araber real werden lasst. Der Araber muss sich ausziehen. ,Und dann haben
wir ihn missbraucht®, sagt Libi. Wir. Alle. Diese Worte sind das perfekte
Versteck.

In Libis Zorn tiber den arabischen Mann, der sie als Frau erniedrigt, obwohl sie
die Uniform eines Kampfers tragt, schwingt auch der Zorn iiber die
Schizophrenie der Umstdande mit. Die Israelis feiern denselben Machismo wie
die Araber. Die Anzahl der israelischen Madchen, die in der israelischen Armee
sexuell belastigt oder vergewaltigt werden, ist hoch. Aber es ist der arabische
Mann, an dem man sich rachen kann.

Gesichtsverlust, Kontrollverlust, Identitatsverlust, die Art und Weise, wie der
Film die Gestandnisse der jungen Frauen kombiniert und in ihnen den
Zusammenhang von eigener und eigenhandig angerichteter Erniedrigung
offenbart, lauft auf einen Totalschaden hinaus: Den Verlust der
Menschenwiirde. In diesem Verlust teilen die Madchen von einst und die
Paldstinenser, denen sie nicht ,normal“ begegnen konnten, ein und dasselbe
Schicksal. Anfanglich werden die Gesichter der Frauen von einem
undurchdringlichen Lacheln beherrscht, das verschiedene Varianten von
psychischer Abwehr spiegelt. Es gibt das abgeklarte, das ironische, das
verzweifelte, das zynische Lacheln, es gibt das Lacheln, das signalisiert,
irgendwie habe man schlief3lich nach dieser Farce weitermachen miissen.
Doch je tiefer die Frauen in ihre Erinnerung eintauchen, desto mehr weicht die
Mimik einer abgespaltenen, einer zweckrationalisierten Wahrnehmung einem
Zucken. Manche behalten das Lacheln bei, bis sie unter Tranen ihr
schwarzestes Geheimnis aussprechen.

Zuhoren, nicht urteilen

Die Regisseurin sagt in einem Interview, sie bewundere diese mutigen Frauen,
die sich selbst 6ffentlich in Stiicke reifden. Doch ihr Film entschuldigt nichts.
Der Film hat offenkundig therapeutische Wirkungen fiir die Sprechenden.
Doch er wurde nicht gedreht, um Verstédndnis fiir die Unterlassungssiinden



oder aktiven Menschenrechtsverletzungen der Protagonistinnen einzuklagen.
Dieser Film setzt alles daran, die weltfremde Gewissheit seiner Zuschauer zu
erschiittern, gleichviel aus welchem Land sie kommen. Unter den Umstianden
einer Besetzung konnen weder Besatzer noch Besetzte ihrer Moral sicher sein
kann.

Von ihrem Ideal, Leben zu retten, ist Meytal weit abgekommen, als ihr die
Aufgabe zuteil wird, getotete Paldstinenser fiir die Ubergabe an die
Paldstinensische Autonomiebehérde zu praparieren. Das ist aus Sicht der
israelischen Armee nur eine weitere notwendige Manipulation. Kann man
Berichte iiber Gewalt fialschen, kann man auch Ermordete auf Herzanfall
schminken. Meytal beschreibt das Blut und den Kot und ihre Hande. Ihre
Truppe reagiert mit Abscheu. Meytal kann sich vor den eigenen Handen nicht
ekeln. Sie braucht sie noch. In ihrer Not trennt sich ihre Seele von ihrem
Korper. Dissoziation nennt das die Psychoanalyse - man steht neben sich, man
spaltet ein als schrecklich erkanntes Handeln oder Behandeltwerden so von
sich ab, das es nicht zu existieren scheint oder seine Bedeutung verliert. Als
einer der Getoteten eine postmortale Erektion hat, lasst Meytal sich mit der
Leiche fotografieren. Von diesen Photos wird sie zogerlich, schliefdlich immer
schamerfiillter sprechen. Die Suche nach den Fotos wird am Ende des Films
von Videobildern erganzt, die Kumpel bei Meytals Entlassung gemacht haben.
Auf diesen Videoaufzeichnungen lacht Meytal. Lacht sie auch auf den Fotos, auf
denen der ermordete Paldstinenser zur bizarren sexuellen Trophde wird? Die
Fotos finden sich. In Meytals Augen findet sich, was sie getan hat. Die
Aufnahmen sehen wir nie. Doch stellvertretend fiir andere fragt sich Meytal:
,Verdammt, wie konnte ich nur glauben, ich konnte das vergessen?“

Fragen:

o Immer mehr Filme und Theaterstiicke aus Israel rithren am Mythos der
israelischen ,Verteidigungsarmee®. Das beriihmteste Beispiel ist der
international mit Preisen bedachte Dokumentarfilm "Waltz with
Bashir", der das Trauma des Libanon-Krieges aus Sicht israelischer
Soldaten aufarbeitet. Regisseur Ari Folman war selbst 1978 im Libanon
stationiert. Die Begegnung mit einer tiber Jahrzehnte verdrangten
Schuld konnte er sich nur so vorstellen: , Krieg ist so surreal, und unsere
Erinnerung ist so trickreich, dass ich dachte, es wire besser, diese Reise
in die Erinnerung mit der Hilfe hervorragender Illustratoren
anzutreten®. 6 Nicht nur, dass sich viele der Interviewten nicht auf einer
Leinwand preisgeben wollten. Die Entscheidung, die Rekonstruktion
,des surrealen Krieges“ auf die Ebene einer comicartigen, nicht minder
surrealen Erinnerung zu heben, zielte auch auf das junge israelische
Publikum. Aufgewachsen in Familien, in denen jede Generation ,ihren”
Krieg erlebt hat, ist die Abwehrhaltung junger Israelis gegeniiber diesen
Themen beriihmt-bertichtigt. "Waltz with Bashir" spricht als erste



animierte Dokumentation der Filmgeschichte die Bild-Sprache der
Jugend. Er wurde von jungen Israelis mit Begeisterung aufgenommen.

Vergleichen Sie "Waltz with Bashir" mit "To see if I'm smiling"

o Lassen sich die Verhaltnisse, die hier beschrieben werden, so etwa
Gruppenzwang oder die von der Armee gewollte Aufgabe von
Zivilcourage mit den Einsiatzen der Bundeswehr in Afghanistan
vergleichen? Der groteske Befehl eine Ordnung herzustellen, die vom
Chaos eines ungelosten politischen Konflikts systematisch unterminiert
wird, ist auch in Afghanistan oder im Irak gegeben.

Diskutieren Sie inwiefern der Vergleich zutrifft oder hinkt

o Warum bezeugen Madchen, die im Macho-Land Israel darauf getrimmt
werden, mit weiblichen Attributen fiir sich zu werben, gegeniiber den
Geschlagenen nicht mehr Mitleid? Warum setzen sich Madchen, die in
einer Demokratie aufgewachsen sind, die in unzahligen Gedachtnis-
Ubungen an die nationalsozialistische Diktatur und ihre sechs Millionen
judischen Opfer gemahnt, nicht fiir die Einhaltung von Menschenrechten
ein?

Sind Frauen doch nicht die besseren Menschen? Waren sie es nie?

o Diskutieren Sie was es bedeutet, wenn Fernseh- oder Filmbilder, seien
sie elektronischer oder digitaler Art, heutzutage ebenso leicht
manipuliert werden kénnen, wie Fotos dereinst retuschiert wurden. In
welcher Diktatur des zwanzigsten Jahrhunderts wurde der Einsatz von
Filmen als Propaganda-Aufgabe verstanden? Wie steht es heute um die
Authentizitat von Nachrichtenbildern?

« Nicht alles, was man gesehen hat, kann man auch zeigen. Warum?

+ Wie kénnen wir Wahrnehmung in Verstandnis, Zusehen in Mitleiden
verwandeln? Wie miissen Bilder von Katastrophen, Kriegen, Folter
beschaffen sein, um ein ,WIR" zu erschaffen? Mit diesen Fragen
beschaftigte sich Susan Sonntag in ihrem letzten Buch ,Regarding the
pain of others“. Sie kam zu der Uberzeugung, dass schiere
Uberwiltigung, das Bombardement der Seele mit den Bildern des
Grauens, nur Abwehr und Verdrangung erzeuge. Diskutieren Sie diese
These.

Didaktische Hinweise

Eignung:

Zielgruppen: Schulische Bildung; ab Sek II; Facher: Politik, Ethik, Religion.
Erwachsenenbildung (Beratung von Kriegsdienstverweigerern;
Staatsbiirgerkunde in der Bundeswehr; Ausbildung von Friedensfachkriften,



Konfliktmediation)
Altersempfehlung: ab 16 Jahren

Fakten und Hintergriinde

Vorgeschichte: Zwischen dem Ende des 19. Jahrhunderts und 1948 zogen
mehrere hunderttausend Juden vor allem aus Ost- und Mitteleuropa, in
einigen Wellen in das zunachst noch unter osmanischer Herrschaft stehende
Paldstina. Dies entsprang zum einen der Not bei antijiidischen
Ausschreitungen (Pogromen) insbesondere in Polen und Russland und spater,
um vor dem nationalsozialistischen Holocaust zu fliehen, zum anderen
entsprach es der zionistischen Zielsetzung Theodor Herzls, die in aller Welt
verstreut lebenden Juden in einem gemeinsamen Nationalstaat zu vereinen.
Noch vor dem Sieg der Entente (Grofdbritannien, Frankreich und Russland) im
Ersten Weltkrieg Uiber das Osmanische Reich, hatte der britische
Aufienminister Lord Balfour dem englischen Zionistenfiithrer Baron Rothschild
erklart, ,die Regierung seiner Majestat betrachtet mit Wohlwollen die
Errichtung einer nationalen Heimstatte fiir das jiidische Volk in Paladstina und
wir ihr Bestes tun, die Erreichung dieses Zieles zu erleichtern, wobei
wohlverstanden nichts geschehen soll, was die biirgerlichen und religiosen
Rechte der bestehenden nichtjliidischen Gemeinschaften in Palastina (...) in
Frage stellen konnte“. (Balfour-Declaration, 2. November 1917).
Grofdbritannien hatte allerdings auch den Arabern zugesagt, ihre staatliche
Unabhangigkeit zu fordern. Wenn jedoch zwei Nationen versuchen, ihren
jeweiligen Staat auf demselben Territorium zu griinden, bleibt der Konflikt
nicht aus.

Am 29. November 1947 beschloss die Vollversammlung der Vereinten
Nationen in der Resolution 181 die Teilung Paldstinas zum 1. November 1948
in einen jidischen und einen arabischen Staat, von denen jeder aus mehreren
Teilstiicken bestehen sollte, die Internationalisierung Jerusalems sowie eine
Wirtschaftsunion. Wahrend die Jewish Agency den Plan akzeptierte, lehnten
ihn die arabischen Staaten als ungerecht ab, weil den Juden 56,5% der
Landflache zugesprochen werden sollte, obwohl sie nur ein Drittel der
Bevolkerung stellten.

Israelische Staatsgrindung: Am 14. Mai 1948, dem Vorabend des Auslaufens
des britischen Mandats, rief David Ben Gurion den Staat Israel aus. Am 15. Mai
zogen die britischen Truppen ab. Gleichzeitig marschierten arabische Truppen
aus Agypten, Jordanien und Syrien ein, um den Teilungsplan zu verhindern.
Damit begann der erste Arabisch-Israelische Krieg, in dessen Verlauf 600.000
Palastinenser vertrieben wurden und in die Nachbarldnder flohen. Er endete
im Frihjahr 1949 mit einem Waffenstillstandsabkommen, dessen Folge war,
dass der Staat Israel an Flache gewann, der Gazastreifen unter agyptische
Verwaltung fiel und das Westjordanland einschliefdlich der Altstadt Jerusalems
als Cisjordanien an Jordanien angegliedert wurde.

Vierzig Jahre Besatzungspolitik Im Sechstage-Krieg vom 5. - 10. Juni 1967



besetzte Israel Ost-Jerusalem und das Westjordanland, aufderdem die zu
Syrien gehérenden Golanhohen. In Agypten drangen die israelischen Truppen
bis zum Suezkanal vor und besetzten den Gazastreifen und die Sinai-Halbinsel.
In der Resolution 242 forderte der Sicherheitsrat der Vereinten Nationen am
22.November 1969 den Riickzug Israels aus den besetzten Gebieten und eine
gerechte Regelung der Fliichtlingsfrage. Die Resolution blieb zunachst
folgenlos. Erst nach einem Besuch des agyptischen Staatsprasidenten Anwar el
Sadat in Jerusalem kam es zu Friedensverhandlungen zwischen Agypten und
Israel, die im Abkommen von Camp David (USA) am 17. September 1978 zu
einem (1982 beendeten) israelischen Riickzug von der Sinai-Halbinsel fiihrte.
Die uibrigen Gebiete blieben besetzt, die Golanhéhen und Ost-Jerusalem
wurden annektiert.

Wahrend des libanesischen Biirgerkrieges (1975 - 1990) griff Israel
palastinensische Fliichtlingslager im Libanon an (Operation Frieden fur
Galilaa) und besetzte den Siidlibanon von 1982 - 2000. Ab 1988 versuchten
jugendliche Palastinenser die tiberwiegend der Hamas angehorten, vor allem
im Gazastreifen die Besatzungsmacht mit Gewalt ,,abzuschiitteln“ (so die
deutsche Ubersetzung fiir Intifada). Zur selben Zeit rief der Chef der
Paldstinensischen Befreiungsorganisation PLO, Yassir Arafat, den Staat
Paldstina im algerischen Exil aus.

In den Friedensgesprachen von Oslo zwischen Israel und der PLO wurde 1993
ein Grundsatzabkommen ausgearbeitet, das darauf zielte, den Paldstinensern
im Gazastreifen und Westjordanland eine gewisse Autonomie zu gewahren,
die innerhalb von fiinf Jahren zu einem , Endstatus” fithren sollte. Es beendete
zwar die erste Intifada und brachte auch eine teilweise Selbstverwaltung in
den besetzten Gebieten sowie den Riickzug der israelischen Streitkrafte aus
deren Stadten. Doch zugleich nahmen Zahl und Umfang der jiidischen
Siedlungen in den paldstinensischen Gebieten zu.

Aus Enttauschung tiber die mangelnden Fortschritte auf dem Weg zum
eigenen Staat begann im Herbst 2000 die zweite (Al-Agsa-) Intifada. Sie nahm
bald die Gestalt eines israelisch-palastinensischen Kleinkrieges an und brachte
den Friedensprozess endgultig zum Scheitern. Im Herbst 2005 zog sich Israel
einseitig aus dem Gazastreifen zurtick. Doch ob, wann und auf welcher Flache
ein souveraner Staat Palastina entstehen wird, steht auch im Jahr 2007 noch
nicht fest.

Zitiert aus: ,Friedenschancen im Nahen Osten?“, Themenblatter im Unterricht
Nr. 61; Frithjahr 2007; S.1f, Hrsg.: Bundeszentrale fiir politische Bildung,
Autor: Berthold Meyer;

Gesamttext zum herunterladen: www.bpb.de/files/AQSS18.pdf

Tamar Yarom

1971 in Jaffa, Israel geboren. 1995 schliefdt sie ihr Psychologiestudium an der
Universitit Jerusalem ab. Filmstudium an der London Film School. Fiir ihren
Film Sob Skrit, der auf ihren personlichen Erfahrungen als Soldatin wahrend



der 1. Intifada beruht, wurde sie 2002 beim Internationalen Filmfestival in
Haifa ausgezeichnet.
Preise (Auswahl)

Internationales Dokumentarfilmfestival Amsterdam (IDFA), Publikumspreis;
Internationales Filmfestival Haifa, Bester Dokumentarfilm;
Montpellier Filmfestival, Dokumentarfilm Preis

Literaturhinweise

o Amira Hass: Bericht aus Ramallah - Eine israelische Journalistin im
Paldstinensergebiet. Diederichs Verlag 2004

« Felicia Langer,: Brandherd Nahost. oder: Die geduldete Heuchelei;
Gottingen 2004, Lamuv Verlag

« Nahostlexikon, Der israelisch-palastinensische Konflikt von A-Z, Hrsg:
Gernot Rotter und Schirin Fathi, Palmyra Verlag

o Friedrich Schreiber / Michael Wolffsohn, Nahost - Geschichte und
Struktur des Konflikts; Leske und Budrich, Opladen, 1987

o Diana Sprick, In den Schlagzeilen: Israel und Palastina,
Arbeitsmaterialien fur die Sekundarstufen, Miilheim an der Ruhr 2005,
Verlag an der Ruhr

o Israel, Informationen zur politischen Bildung, Heft 278 (neu Mai 2008),
(Das Heft ist im Klassensatz kostenlos von der Bundeszentrale fiir
politische Bildung zu beziehen:
http://www.bpb.de/publikationen/X0A93H,0,Israel.html oder auch
dort ganz und teilweise herunter ladbar)

« Die Paldstinenser und Israel, epd-Dokumentation Nr. 48, Frankfurt 2001
(mit zahlreichen Internet-Adressen von Organisationen in Israel und
Paldstina)

Medienhinweise

o Curfew - Die Ausgangssperre. Regie: Rashid Masharawi; Israel,
Frankreich, Niederlande, Deutschland, 1993 Spielfilm, 75 Min.

o Hass und Hoffnung - Kinder im Nahostkonflikt (Promises). Regie: Justine
Shapiro, B.Z. Goldberg; Israel, USA, 2001, Dokumentarfilm (OmU), 90
Min. EZEF-Katalog

o Waltz with Bashir. Regie: Ari Folman, Deutschland, Frankreich, Israel
2008, 86 Min.

(Verleih: versch. Medienzentren; Home-DVD: www.pandorafilm.de)

Autorin: Heike Kiihn
Redaktion: Petra Titze, Bernd Wolpert (verantwortlich)



