
To see if I'm smiling 

To see if I'm smiling - Um zu sehen ob ich lächle 

Um zu sehen, ob ich lächle 
Dokumentarfilm von Tamar Yaron 
Israel 2007, 60 Minuten, OmU 

Inhalt 

Sechs junge Frauen sprechen in Tamar Yaroms Dokumentarfilm "To see if I am 
smiling - Um zu sehen, ob ich lächle" zum ersten Mal öffentlich und ohne 
Verklärung über ihren Dienst in der israelischen Armee. Gemeinsam ist ihnen, 
dass sie in den sogenannten „Besetzten Gebieten“, den palästinensischen 
Territorien Gaza-Streifen, Westbank und Golanhöhe, die unumgängliche 
Wehrpflicht ihres Landes abgeleistet haben. Nur der Grad ihrer Ernüchterung, 
ihrer Verbitterung, ihrer Selbsterkenntnis und ihres Selbstekels differiert. Im 
Mittelpunkt der schonungslosen Auseinandersetzung mit den eigenen Taten 
und der vertrackten politischen Konstellation in den Besetzten Gebieten steht 
eine systematische Überforderung. Eingezogen mit 18 Jahren, wird diesen 
jungen Leuten die Verantwortung über Leben und Tod aufgebürdet. Oftmals 
über ihr Leben und den Tod der Anderen, der Palästinenser. 
Die Tätigkeiten, die die Frauen ausübten und die Art und Weise, wie ihre 
Erinnerungen sich ergänzen, offenbaren einen prekären Zusammenhang. Von 
Meytal, der Sanitäterin, die Leben retten wollte, bis zu Combat Soldier Libi, die 
im Kampf gegen aufgebrachte Palästinenser einen Jungen erschießt, gibt es 
eine direkte Linie. Diese Verbindungslinie schlägt einen Bogen zu der 
Gewissenserforschung vier weiterer Frauen und bildet letztlich einen 
Teufelskreis von staatlich verlangter Selbstverleugnung und individueller 
Verdrängung, der in diesem Film erstmals von Frauen aufgebrochen wird. 
Neben Meytal und Libi kommen die Beobachterin Rotem zu Wort, Inbar von 
den Bodentruppen, Dana, die als Education Officer Mobbing und Plünderung 
vereiteln sollte und Tal. Tal, die wie die Regisseurin Tamar Yoram Welfare 
Officer war. Als Welfare Officer sorgte Tamar Yoram für die Logistik der 
Truppen-Versorgung, von Alltagsgütern bis zu Vergnügungsangeboten. Als 
Regisseurin registriert sie die Mangel-Erscheinungen, unter denen ihrer 
Interviewpartnerinnen leiden: Ein persönlicher Mangel an Schlaf, ein 
kollektiver Mangel an Aufmerksamkeit. Bevor die Frauen sich dazu 
entschlossen, ihre Beichte, ihre Therapie, ihre Anklage in eine Kamera zu 
sprechen, haben alle über Jahre hinweg vergeblich versucht, sich ihren 
Familien, Freunden und Kollegen mitzuteilen. 
Die Aufgabenbereiche der Frauen, die Härte, die ihnen abverlangt wurden, die 
Akte mangelnder Armee-Courage und abtrainierter Zivil-Courage erstrecken 
sich über ein weites Feld. Freimütig rekonstruieren die Frauen den Zwang, in 
einer von Macho-Männern dominierten Truppe zu bestehen. Oder sich im 
politischen und realen Wirrwarr der Besetzten Gebiete auf eine Seite zu 

https://www.ezef.de/filme/see-if-im-smiling-um-zu-sehen-ob-ich-lachle/836


schlagen: Auf die Seite derer, die glauben, nie wieder ein jüdisches Opfer zu 
sein, hieße, zum israelischen Täter werden zu müssen. 
Sie schildern, was es für sie bedeutet, als Feind wahrgenommen zu werden. 
Was es heißt, Macht über jene zu haben, die dem jüdischen Volk mit 
Antisemitismus und Hass begegnen. Aber auch, was es bedeutet, sich diesen 
Hass durch Enteignung, Vertreibung und Demütigung zu verdienen. Sie 
sprechen vom Machtmissbrauch ihrer Vorgesetzten, von Korruption, Folter, 
Plünderungen und der internen Einschüchterungen derer, die gegen diese 
weit verbreiteten Menschenrechtsverletzungen protestieren. Sie erläutern wie 
schnell es geht, der Macht zu verfallen. Zu töten, zu entmenschlichen. Wie eng 
die Entmenschlichung des als Terrorist verstandenen Anderen im doppelten 
Sinne mit der Aufgabe der eigenen Menschenwürde verbunden ist. Wie leicht 
es ist, abzustumpfen und wie wenig man sich dabei darauf verlassen kann, 
dass Frauen einfach die besseren Menschen sind. 
Diese Erkenntnis holt die Erzählenden vor laufender Kamera ein und offenbart 
ein Trauma, dass es offiziell in Israel gar nicht geben darf. Das Trauma, in sich 
Dämonen zu entdecken, die man immer den Anderen, seien sie Nazideutsche 
oder arabische Fundamentalisten, zugeschrieben hat. 
Archivmaterial aus den Beständen von Fernsehsendern, aber auch Aufnahmen 
aus Überwachungskameras, ergänzen neben privaten Videobildern die 
Aussagen der Frauen und konfrontieren den Betrachter zum Beispiel mit 
Bildern von palästinensischen Terroranschlägen in Jerusalem. Doch es gibt 
auch andere Gründe für die Okkupation der palästinensischen Gebiete, aus 
denen die Selbstmord-Bomber oft kommen. Jüdische Siedler, die in ihrem 
Rassismus dem arabischen Antisemitismus in nichts nachstehen, beharren seit 
Jahrzehnten darauf, dass die nach dem Sechs-Tag-Krieg von 1967 besetzten 
Gebiete schon in der Bibel als jüdisches Stammgebiet beschrieben seien. 
Unbestechlich fängt der Film ein, was es für Frauen bedeutet, eine vom Militär 
vorgegebene Identität ausbilden zu müssen, die Patriotismus mit 
Kadavergehorsam, Tapferkeit mit Gewalt und Männlichkeit mit Überlegenheit 
gleichsetzt. Gleichviel, wie naiv oder gesellschaftskritisch die Frauen ihren 
Dienst angetreten haben, sie alle beschreiben, wie diese zwei Jahre sie 
physisch und psychisch deformiert haben. 

Israels Armee und ihre Kritiker: Von der Kunst des Widerstands 

Frauen und Mädchen werden in Bürgerkriegskonflikten dritt-weltweit 
zwangsrekrutiert. In den USA und in Kanada, in Deutschland und in der 
Schweiz, können Frauen sich freiwillig verpflichten. Die israelische Armee hat 
einen einzigartigen verfassungsrechtlichen Auftrag, beide Geschlechter zu 
rekrutieren. Dieser Auftrag besteht seit der Gründung der israelischen Armee 
im Mai 1948. Im Unabhängigkeitskrieg von 1947/48, in dem Israel von den 
Milizen der Arabischen Liga angegriffen wurde, nahmen israelische Frauen 
aktiv an Kampfhandlungen teil. Später dienten sie „in einer Vielzahl von 
technischen und administrativen Unterstützungsposten (…). Seit 2005 stehen 



Frauen 83 Prozent der militärischen Dienstposten offen, inklusive dem Dienst 
in der Artillerie und auf Kriegsschiffen. Zurzeit dienen etwa 450 Frauen in 
Kampfeinheiten der Israelischen Sicherheitskräfte“. 
Frauen haben ca. zwei Jahre, Männer drei Jahre Wehrpflicht abzuleisten. Das 
Mindestalter liegt bei 18 Jahren. Verheiratete, schwangere oder nicht-jüdische 
Frauen sind vom Wehrdienst befreit. Strenggläubige, orthodoxe Frauen 
werden freigestellt. Für Männer ist es schwierig, sich auf ihr Gewissen zu 
berufen. Männer, die den Wehrdienst ablehnen, müssen damit rechnen, als 
Totalverweigerer behandelt zu werden. Ihnen drohen langjährige Haftstrafen, 
zumindest aber, selbst im Falle eines Ersatzdienstes, die Stigmatisierung durch 
eine Gesellschaft, die sich auf die Schlagkräftigkeit des „Neuen Hebräer“ 
gründete. Ausgenommen sind streng orthodoxe Religionsgelehrte und 
palästinensische Israelis. Männer können bis zu ihrem 42. Lebensjahr jährlich 
zu einem einmonatigen Reservedienst herangezogen werden. Für Frauen 
erlischt die Verpflichtung zum Reservedienst nach dem 24. Lebensjahr. 
In den letzten Jahren ist die israelische Armee immer häufiger wegen 
Menschenrechtsverletzungen angegangen worden. Dazu gehören die Anklagen 
von Amnesty International über den 2006 geführten Krieg gegen den Libanon, 
in dem –vergleichbar mit dem jüngsten Krieg gegen den von der radikal-
islamischen Hamas regierten Gaza-Streifen-, international geächtete Streu- 
und Phosphorbomben eingesetzt wurden. Aber auch aus den Reihen der 
israelischen Armee kommt massive Kritik. Unter dem Titel „Warum Israels 
„Seruvniks“ sagen: genug ist genug“, veröffentlichte der 
Menschenrechtsanwalt und Strafverteidiger Michael Sfard einen Artikel in The 
Observer. Seruf heißt Verweigerung. 
Fünfzig Soldaten und Offiziere der Reserve erklärten in der Seruf-Petition 
öffentlich, dass sie sich jedem weiteren Einsatz verweigern würden, „der sie 
zwingen würde, als aktive Soldaten jenseits Waffenstillstandsgrenzen von 
1967 zu agieren.“ 
Drei Monate später hatten 462 Unterstützer unterzeichnet. Michael Sfard, der 
selbst den Reservedienst in Hebron verweigert hat, und dafür zu drei Wochen 
Gefängnis verurteilt worden ist, wurde zum Rechtsbeistand vieler verurteilter 
Mitunterzeichner. Dass ausgerechnet Elite-Militärs Zweifel an der 
Rechtmäßigkeit der Besatzung und an den Methoden der Terrorbekämpfung 
artikulierten, erregte in den israelischen Medien großes Aufsehen.  Jeder 
Versuch, sich persönlich integer zu verhalten, so Sfrad sei an der 
gewalthaltigen Politik der Besetzung gescheitert. Zwar seien Bomben in 
Kinder- oder Ambulanzwagen versteckt worden, doch das Misstrauen, das 
israelische Soldaten dazu bringe, „Kinder zu drangsalieren“ oder „eine 
Ambulanz anzuhalten“4, erzeuge bei den Gemaßregelten exakt jenen Hass, der 
neue Anwärter fürs vermeintliche Märtyrertum der Selbstmordattentäter 
hervorbringt. „Die Soldaten geraten auf diese Weise in eine Zwickmühle: die 
Realität der Okkupation zwingt sie de facto zu unmoralischen Handlungen“.5 
Respekt vor dem menschlichen Leben und die Unantastbarkeit der 
menschlichen Würde, dafür steht die Seruvnik-Petition. 



Das Gesicht verlieren. Das Gesicht wahren 

Es ist auffällig, dass israelische Spielfilme, aber auch Dokumentarfilme wie Avi 
Mograbis >Z 32< zu Menschenrechtsverletzungen in der israelischen Armee 
mit der Gesichtslosigkeit der Zeugen spielen. Sein Gesicht zu verlieren, sein 
Gesicht zu wahren, das scheint ein männliches Thema zu sein. 
Oder? Was sieht man, wenn Frauen unter der Regie einer Frau über Schuld 
und Scham sprechen? 

Würdigung und Kritik 

Ein blauer Himmel, ein Jeep in den Tarnfarben des israelischen Militärs. Im 
Inneren des Jeeps sitzt eine Frau. Nicht, dass man ihr Gesicht sieht, aber das 
Sturmgewehr, das auf ihrem Schoß liegt, wird von manikürten, beringten 
Händen gehalten. Die Kamera späht durch ein Wagenfenster und zeigt eine 
geschwungene Landschaft in verbrannten Ockertönen. Kein Zaun, keine 
Begrenzung, nur die Straße, die die Frau mit dem Sturmgewehr fortführt. Dies 
ist die Heimat, die sie hinter sich lässt. Dies ist das Land, das es zu verteidigen 
gilt. 
Jede Frau, die vor Tamar Yorams Kamera Zeugnis ablegt, wird nach einer 
Weile durch eine eingeblendete Inschrift mit Namen und militärischem Rang 
vorgestellt. 
Kurzhaarig, eher Zigaretten inhalierend denn Luft, sitzt Meytal in ihrem 
Apartment vor einem hinuntergelassenen Rollo. Das Rollo ist blau und ersetzt 
einen entschwundenen Himmel. Ein Fotoalbum liegt auf dem Schoß der 
schmalen Gestalt. Idealistisch sei sie gewesen, sagt Meytal und pragmatisch 
zugleich, deshalb sei sie ein Para-Medic geworden, eine Armee-Sanitäterin. 
Wie passt diese Gewissheit zu den ersten Worten, die Meytal an ihre 
unsichtbar bleibende Interviewerin richtet? Dass sie sie das Gefühl habe, 
verrückt zu sein, dass sie glaube, sich an Dinge zu erinnern, die vielleicht nie 
passiert seien? 
Alles passt nur zu gut in diesem Film der verschobenen, der aufgeschobenen 
Erinnerungen, die nicht zur Enthüllung gedrängt werden. Es wird dauern, bis 
die prototypisch Unbekannte des Anfangs ein Gesicht bekommt: Ein Gesicht, 
das sich aus dem abwehrenden Lächeln der Befragten und den Tränen ihrer 
späten Erkenntnis zusammensetzt, ein fiktives Gesicht aus sechs Lebenslügen 
und der Wahrheit des Todes. 
Nicht dass die Gesichter von Meytal und ihren Schicksalsgenossinnen 
anonymisiert würden. Nur halten sie uns lange Zeit jene Art von Antlitz 
entgegen, das die ultimative Maske ist: Die teilnahmslose Leere 
schonungsloser Offenheit. 
Dieser geduldige Film kennt viele Weisen, Risse in den Masken des Alltags 
sichtbar zu machen. Tamar Yoram erlaubt sich Eingriffe. Nicht im Gespräch. 
Aber da ist zum Beispiel der Kamera-Blick in Meytals aufgeblättertes 
Fotobuch. Ein Foto zeigt den Moment, in dem ihre Ausbildung endete. Die 



Soldaten und Soldatinnen stehen auf einem öffentlichen Platz und werfen in 
einer streng synchronisierten Choreographie, die zugleich gespielte und wahre 
Erleichterung zeigt, ihre Mützen in die Luft. Plötzlich kommt Bewegung in 
Meytals Foto. Es wird durch einen filmischen Spezialeffekt aus dem Rahmen 
des Albums herausgelöst und füllt nun die Filmleinwand. Das Foto wird zum 
Film-Bild. Wir erkennen, dass es sich um eine Fernseh-Archivaufnahme 
handelt, die genau solch einen typisch israelischen Moment festhält. Meytals 
stillgestellte Foto-Erinnerung bewegt sich aus ihrer Geschichte heraus und 
nimmt den Charakter einer israelischen Standarderinnerung an. Diese visuelle 
Durchdringung von privaten Foto-Shots und nationalen Gedächtnis-Bildern, 
ermöglicht es der Regisseurin, persönlich verstandene Schuld auf ein 
kollektives Schuldbewusstsein zu übertragen. Und auf ein kollektives Trauma, 
das in der Regel im israelischen Fernsehen nicht gezeigt wird. 
Wenn Meytal über Hebron spricht, taucht eine Szene aus den Besetzen 
Gebieten auf. Als visuelles Fundstück könnte die Szene sowohl aus israelischen 
Nachrichtenbildern ausgeklammert worden sein wie aus Amateuraufnahmen. 
"To see if I am smiling – Um zu sehen, ob ich lächele" beschäftigt sich nicht nur 
mit der Realität der Besetzten Gebiete, sondern vor allem mit den Bildern, die 
dort entstehen: Bilder aus Überwachungskameras, Aufklärungs-Bilder, Bilder, 
die zu Propagandazwecken umgedeutet werden. Auf diese Bilder, sagt der 
Film, sei nur bedingt Verlass. Wie zum Beweis, aber auch als Hinweis auf den 
hoch reflektierten, künstlerischen Umgang mit Bildern, hat Tamar Yoram die 
von ihr benutzen Schnipsel teilweise nachbehandelt. Die Palästinenser in 
diesen Szenen haben aschgraue Gesichter, allein die Kleider einiger 
Umherirrender leuchten unnatürlich rot. Das ist kein Zufall. 
Die partielle Entfärbung, partielle Farbverstärkung dieser Archiv-Szenen gibt 
zu verstehen, dass Wirklichkeit von unserer Wahrnehmung abhängt. Die 
Wirklichkeit der Besetzten Gebiete ist die eines Krieges. Aber wer wo rot sieht, 
Leid oder Hass, einen legitimen israelischen Auftrag zur Selbstverteidigung 
oder die ausgebluteten Rechte der Palästinenser, das hängt von der 
emotionalen Färbung unserer eigenen Bild-Verarbeitung ab, von unserer 
Herkunft, unserer Sozialisation, unserer Religions- oder Staatenzugehörigkeit. 
Auch der rätselhafte Filmtitel bezieht sich auf Bilder, auf Fotos, die in den 
Besetzten Gebieten von Meytal gemacht worden ist. Auf diesen Fotos, die nicht 
mehr in Meytals Besitz sind, könnte etwas Furchtbares abgebildet sein. Etwas, 
das Meytal aus ihrem Zivilleben ausgeblendet hat und dass sie doch zur 
Alkoholikerin gemacht hat. Der Film, der im Umgang mit fremden Bildern zur 
Vorsicht rät, ist auch eine Suche nach diesen Fotos. Am Ende, wenn Meytal 
einige der Fotos gefunden hat, wird man sich mit ihrer Beschreibung 
begnügen müssen. 
Tamar Yoram hat ihre Wehrpflicht in den Besetzten Gebieten abgeleistet. "To 
see if I am smiling" ist bereits der zweite Dokumentarfilm, mit dem sie ihr 
Entsetzen publik macht. Aber wie kann man über „Zustände“ sprechen? 
Zustände, das meint doch, Abweichung von der Normalität. Nur dass es keine 
Normalität gibt, wo Krieg herrscht. Weder im israelischen Kernland noch in 



den Besetzten Gebieten. Die jungen Frauen, die vor Tamar Yorams Kamera den 
Prozess des Nach-Denkens auf sich nehmen und sich ihrer Mitverantwortung 
an diesen „Zuständen“ stellen, sprechen übereinstimmend von dem Schock, 
sich plötzlich nicht einmal mehr in der minimalen Normalität des israelischen 
Alltags bewegt zu haben. 
Auch dazu hat Tamar Yoram Archivbilder gefunden. Eine Nachrichten-Szene 
zeigt Auswirkungen eines Bombenanschlags in Jerusalem. Inmitten der 
Schreie und des Chaos arbeiten Polizei, Räumkommandos, Krankenwagen, 
Leichenwagen. Orthodoxe Juden sammeln versprengte Körperteile ein. Nach 
orthodoxem Glauben muss ein Jude in seiner körperlichen Unversehrtheit zur 
Ruhe gebettet werden. Israelische Betrachter erkennen in solchen 
Fernsehbildern das Ritual einer mühsamen Selbstheilung. Ruhe und Ordnung, 
Würde und Trauer sind ein wesentlicher Bestandteil der israelischen 
Selbstverteidigung. 
Das Aufatmen zwischen zwei Attentaten, das Ritual der materiellen, 
emotionalen und religiösen Reinigung, das gibt es nicht in den Besetzten 
Gebieten. Schon an ihrem ersten Tag in Hebron, so Meytal, sei sie mit einem 
Sanitätstrupp unter Beschuss geraten. Der Auftrag, einen Verletzten zu bergen, 
wurde zum Auftrag, zu überleben. 
Rotem sah die Gefahr in ihrem Job als Beobachterin stets kommen. Was 
Rotems Aufgabe war, zeigt der Film anhand einer prototypischen Aufnahme 
aus der Sicht einer israelischen Überwachungskamera. Zuerst fällt der Sucher 
im Bild der Überwachungskamera auf. Man versteht, dass dieser Sucher scharf 
ist wie der Sucher eines Zielfernrohrs. Es geht darum, mit dem Auge eine Art 
Warnschuss abzufeuern, bevor die Anderen auf einen schießen. Die israelische 
Überwachungskamera, die für kurze Zeit den Platz der Dokumentarfilm-
Kamera einnimmt und die Wirklichkeit der israelischen Beobachter und der 
palästinensischen Erblickten wiedergibt, erfasst jeden Stein, jeden Strauch. Es 
muss zahllose Überwachungskameras geben, um ein derart lückenloses Bild 
der Besetzen Gebiete zustande zu bringen. Aus Sicht der 
Überwachungskamera ist jede Bewegung verdächtig. Es ist die Sicht der 
Besetzer – und plötzlich teilen wir diese Sicht. Diese Jungen dort zum Beispiel, 
die einen Hügel erklimmen, halten sie Steine in der Hand? 
Sobald man die Perspektive der Überwachungskamera einnimmt, wächst das 
Misstrauen. Als Observer, sagt Rotem, „ hat man ganz viel Macht.“ Man hat 
Macht über die Bespitzelten. Man hat Macht über die Soldaten, die man auf 
Erkundungstour schickt. Eine Beobachterin muss sich nicht bei Verhaftungen 
schmutzig machen. Was aber, wenn der Schmutz durch die Ritzen ihres 
Arbeitsplatzes durchdringt? 
Bei einer Gegenüberstellung mit jugendlichen Steinewerfern sei sie sich nicht 
mehr sicher gewesen. Ein Ermittler übernimmt es, Rotems Zweifel 
auszumerzen. Die Jungen, sagt er, werden gestehen. 
Meytal, die Leben retten will und beinah selbst getötet wird. Rotem, die 
Verbrechen vereiteln soll und in das Verbrechen eines unter Folter erpressten 
Geständnisses hineingerät. Die Interviews bringen ihre schmerzliche 



Verbundenheit zum Vorschein. Auf Rotem, die die gängigen Folterpraktiken 
nicht anzeigt, folgt Inbar, ihres Zeichens Operation Sergeant. Inbar gehört zum 
Bodentrupp. Sie erlebt hautnah, was Rotem nur auf dem Bildschirm der 
Überwachungskamera sieht. Es sei dort wie im Wilden Westen zugegangen, 
sagt sie, und die Macht über die Palästinenser sei betörend gewesen. Ein 
Armee-Bericht verändert Inbars Hochgefühl. Einmal als Wahrheit, einmal als 
Lüge. Im ersten Bericht findet sich wieder, was Inbars Kommandeur 
beanstandet. Er hat israelische Soldaten gesehen und einen zerschlagenen, nur 
zum Spaß gequälten palästinensischen Jungen. Die Soldaten haben nichts 
abgestritten. Ein ranghöherer Vorgesetzter liest den Bericht und beschwert 
sich. Nicht über die Soldaten. Über den Bericht. 
Inbar wurde angewiesen, einen zweiten Bericht anfertigen zu lassen. Im 
zweiten Bericht wurde das makellose Verhalten der Soldaten gepriesen und 
der Junge als notorischer Lügner diffamiert. Sie habe, sagt Inbar, überlegt, sich 
von beiden Berichten eine Kopie zu ziehen und sie einer befreundeten 
Journalistin zuzuspielen. Sie habe es nicht getan. 

Warum? 

Darauf antwortet indirekt die Vierte im Reigen. Dana wurde zum NCO, zum 
Education Officer ausgebildet. Ein NCO hat die Aufgabe, Korruption, Diebstahl, 
Plünderungen und internes Mobbing zu unterbinden. Vor jedem bewaffnetem 
Einsatz darf ein NCO zehn Minuten darauf verschwenden, die Einhaltung der 
Genfer Konventionen anzumahnen und den Soldaten die Regeln einer 
humanen Kriegsführung ins Gedächtnis zu rufen. Ein NCO betreut mehrere 
Kompanien an unterschiedlichen Orten. Ein NCO hat wenig Freunde. Bei der 
Inspektion einer Truppe in den Besetzten Gebieten hat Dana muslimische 
Gebetsketten und Koranbüchern entdeckt. Der Besitz von muslimischen 
Glaubens-Requisiten ist israelischen Soldaten streng verboten - schon um die 
Armee von dem keineswegs unbegründeten Verdacht zu befreien, sie schände 
muslimische Heiligtümer. Sie habe ihre Beobachtung gemeldet, erzählt Dana, 
und sei dafür nach allen Regeln männlicher Selbstherrlichkeit abgestraft 
worden. Dana ergeht es wie dem palästinensischen Jungen aus dem 
gefälschten Bericht. Auch ihr wird vorgeworfen, sie sei eine Lügnerin. 
Identifizieren kann sie sich mit den entrechteten Palästinensern dennoch 
nicht. Dafür sorgt schon der Gruppenzwang. Offener als ihre Kolleginnen 
prangert Dana den Männlichkeitswahn der israelischen Armee an. Sie 
beschreibt den Umgangston als hart und unerträglich laut. 

„Löwen, Löwen, Löwen“ 

Was es heißt, wenn alle sich nur schreiend verständigen, bringt eine Szene zu 
Gehör, in der Soldaten in den Besetzen Gebieten ihr Kantinenessen mit Sieges-
Gesängen würzen. „Wir sind Löwen, Löwen, Löwen“, grölt ein Vorsänger am 
Kopf der langen Tafel und seine Truppe grölt es ihm nach. 
Zum einen versteht man dank dieser eingefügten Amateur-Aufnahme, dass die 



Besetzten Gebiete kein Ort für Zwischentöne sind. Das zwanghaft 
herausgebrüllte Überlegenheitsgefühl der Löwen ist eine Art Selbsthypnose. 
Weder lässt es die Frage zu, warum man so brüllen muss, wenn man an die 
eigene Stärke und die Legitimität des eigenen Handelns glaubt, noch 
hinterfragt es die Wahl des zur Identifikation auserkorenen Symboltieres. 
Löwen fressen nun mal Fleisch. 
Dana weiß nur zu gut, was das bedeutet. Solange sie geschwiegen und ihren 
Job als NCO nicht ernst genommen hat, war sie Frischfleisch. Als sie anfing zu 
sprechen, wurde sie als Kadaver behandelt. Dana beschreibt den Schock, als 
vermeintliche Verräterin ausgeschlossen zu werden, äußerst nüchtern. Aber 
ihre Stimme zittert, wie die Stimmen aller Porträtierten zittern, wenn sie zum 
Kern ihres Selbstverrats durchstoßen. Zum Trauma, dem Gruppendruck 
unterlegen zu sein. Man könne als Außenseiter nicht überleben, schon gar 
nicht als Außenseiterin, das ist Danas Schlussfolgerung. Die Schizophrenie, als 
Frau zum Mann gemacht zu werden und sich dennoch die Aura des 
Sexualobjekts erhalten zu müssen, erstreckt sich auf alle Seinsbereiche. Dana 
hat sich nach ihrer inoffiziellen Erziehung durch die Löwen entschieden, nie 
mehr die Aufgaben wahrzunehmen, für die sie eigentlich ausgebildet worden 
ist. 

Ein Beispiel zieht ein anderes nach sich 

Tals Verwirrung setzte ein, als sich nach der Zwangsräumung eines 
palästinensischen Hauses, ein israelischer Euphemismus für die Vorschrift, 
Häuser vermutlicher oder tatsächlicher Terroristen zu sprengen, ein Tumult 
erhob. Empörte Palästinenser liefen durch die Straßen und bewarfen ihren 
gepanzerten Jeep mit Steinen. Der Befehl, als Soldatin zu handeln, hat Tal in 
einer langen Folge von verschiedenen Einsätzen dazu geführt, sich in den 
Steinhagel zu stellen, zuzuschlagen und, „nicht ständig so viel zu fühlen.“ 
Sind es die sogenannten Jungs, die Mädchen in der israelischen Armee zur 
Anpassung an eine Verrohung zwingen, die ihrerseits der Besetzung 
geschuldet ist? 
Nein, so einfach sei das nicht, sagt Libi, die als Combat Soldier, als Kämpferin 
gedient hat. Wie alle anderen, hat auch Libi ihre Verbitterung, Teil des 
wechselseitigen Hasses zu sein, nicht an einem Tag gewonnen. Sie spricht von 
einem schleichenden Prozess. Libis Reaktion auf den Verlust des Mitgefühls ist 
der Impuls, Ordnung herzustellen. Nicht die heilsame Ordnung, von der die 
Aufräumarbeiten nach einem Bombenanschlag in Jerusalem zeugen. Es ist eine 
zerstörerische Ordnung, die der pervertierten Logik jeder Armee-Ausbildung 
entspricht. Nicht umsonst nennt man Ausbilder auch in der Bundeswehr 
„Schleifer“. Das Individuum wird geschliffen, bis nichts mehr übrig ist, das sich 
dem System des Gleichschritts widersetzt. Wenn uns vorgeschrieben wird, 
wohin wir unsere Köpfe auszurichten haben, können wir das Unrecht nicht 
sehen, das die Kehrseite vieler Militäreinsätze ist. 



Ein fataler Ordnungssinn 

Während einer 12 Stunden langen Schicht, erzählt Libi, habe sie an einem 
Checkpoint alle Wartenden für die Erschießung einer Freundin verantwortlich 
gemacht. Kinder, Frauen, Männer. Ihre Erinnerung schließt nicht nur die 
glühende Sonne ein. Sie habe, sagt Libi, die Hilflosen in Dreierreihen antreten 
lassen. Sie habe sie eben jenem Drill und jenen sinnlosen Kommandos 
unterworfen, die sie selbst während ihrer Ausbildung durchlaufen hat. Libi hat 
den Feind spüren lassen, was es bedeutet, ein Israeli zu sein, dem im Kampf 
gegen den Feind Eigenverantwortung und Gewissen abtrainiert werden. Diese 
ebenso unbewusste wie groteske Übertragung wird in Libis Fall furchtbarere 
Konsequenzen haben. Ein Araber, der sie mit obszönen Gesten verfolgt, wird 
von den Jungs unter Libis Kommando gestellt. Sie rächt sich, indem sie die 
symbolische Vergewaltigung durch den arabischen Macho-Blick, für den 
Araber real werden lässt. Der Araber muss sich ausziehen. „Und dann haben 
wir ihn missbraucht“, sagt Libi. Wir. Alle. Diese Worte sind das perfekte 
Versteck. 
In Libis Zorn über den arabischen Mann, der sie als Frau erniedrigt, obwohl sie 
die Uniform eines Kämpfers trägt, schwingt auch der Zorn über die 
Schizophrenie der Umstände mit. Die Israelis feiern denselben Machismo wie 
die Araber. Die Anzahl der israelischen Mädchen, die in der israelischen Armee 
sexuell belästigt oder vergewaltigt werden, ist hoch. Aber es ist der arabische 
Mann, an dem man sich rächen kann. 
Gesichtsverlust, Kontrollverlust, Identitätsverlust, die Art und Weise, wie der 
Film die Geständnisse der jungen Frauen kombiniert und in ihnen den 
Zusammenhang von eigener und eigenhändig angerichteter Erniedrigung 
offenbart, läuft auf einen Totalschaden hinaus: Den Verlust der 
Menschenwürde. In diesem Verlust teilen die Mädchen von einst und die 
Palästinenser, denen sie nicht „normal“ begegnen konnten, ein und dasselbe 
Schicksal. Anfänglich werden die Gesichter der Frauen von einem 
undurchdringlichen Lächeln beherrscht, das verschiedene Varianten von 
psychischer Abwehr spiegelt. Es gibt das abgeklärte, das ironische, das 
verzweifelte, das zynische Lächeln, es gibt das Lächeln, das signalisiert, 
irgendwie habe man schließlich nach dieser Farce weitermachen müssen. 
Doch je tiefer die Frauen in ihre Erinnerung eintauchen, desto mehr weicht die 
Mimik einer abgespaltenen, einer zweckrationalisierten Wahrnehmung einem 
Zucken. Manche behalten das Lächeln bei, bis sie unter Tränen ihr 
schwärzestes Geheimnis aussprechen. 

Zuhören, nicht urteilen 

Die Regisseurin sagt in einem Interview, sie bewundere diese mutigen Frauen, 
die sich selbst öffentlich in Stücke reißen. Doch ihr Film entschuldigt nichts. 
Der Film hat offenkundig therapeutische Wirkungen für die Sprechenden. 
Doch er wurde nicht gedreht, um Verständnis für die Unterlassungssünden 



oder aktiven Menschenrechtsverletzungen der Protagonistinnen einzuklagen. 
Dieser Film setzt alles daran, die weltfremde Gewissheit seiner Zuschauer zu 
erschüttern, gleichviel aus welchem Land sie kommen. Unter den Umständen 
einer Besetzung können weder Besatzer noch Besetzte ihrer Moral sicher sein 
kann. 
Von ihrem Ideal, Leben zu retten, ist Meytal weit abgekommen, als ihr die 
Aufgabe zuteil wird, getötete Palästinenser für die Übergabe an die 
Palästinensische Autonomiebehörde zu präparieren. Das ist aus Sicht der 
israelischen Armee nur eine weitere notwendige Manipulation. Kann man 
Berichte über Gewalt fälschen, kann man auch Ermordete auf Herzanfall 
schminken. Meytal beschreibt das Blut und den Kot und ihre Hände. Ihre 
Truppe reagiert mit Abscheu. Meytal kann sich vor den eigenen Händen nicht 
ekeln. Sie braucht sie noch. In ihrer Not trennt sich ihre Seele von ihrem 
Körper. Dissoziation nennt das die Psychoanalyse – man steht neben sich, man 
spaltet ein als schrecklich erkanntes Handeln oder Behandeltwerden so von 
sich ab, das es nicht zu existieren scheint oder seine Bedeutung verliert. Als 
einer der Getöteten eine postmortale Erektion hat, lässt Meytal sich mit der 
Leiche fotografieren. Von diesen Photos wird sie zögerlich, schließlich immer 
schamerfüllter sprechen. Die Suche nach den Fotos wird am Ende des Films 
von Videobildern ergänzt, die Kumpel bei Meytals Entlassung gemacht haben. 
Auf diesen Videoaufzeichnungen lacht Meytal. Lacht sie auch auf den Fotos, auf 
denen der ermordete Palästinenser zur bizarren sexuellen Trophäe wird? Die 
Fotos finden sich. In Meytals Augen findet sich, was sie getan hat. Die 
Aufnahmen sehen wir nie. Doch stellvertretend für andere fragt sich Meytal: 
„Verdammt, wie konnte ich nur glauben, ich könnte das vergessen?“ 

Fragen: 

• Immer mehr Filme und Theaterstücke aus Israel rühren am Mythos der 
israelischen „Verteidigungsarmee“. Das berühmteste Beispiel ist der 
international mit Preisen bedachte Dokumentarfilm "Waltz with 
Bashir", der das Trauma des Libanon-Krieges aus Sicht israelischer 
Soldaten aufarbeitet. Regisseur Ari Folman war selbst 1978 im Libanon 
stationiert. Die Begegnung mit einer über Jahrzehnte verdrängten 
Schuld konnte er sich nur so vorstellen: „Krieg ist so surreal, und unsere 
Erinnerung ist so trickreich, dass ich dachte, es wäre besser, diese Reise 
in die Erinnerung mit der Hilfe hervorragender Illustratoren 
anzutreten“. 6 Nicht nur, dass sich viele der Interviewten nicht auf einer 
Leinwand preisgeben wollten. Die Entscheidung, die Rekonstruktion 
„des surrealen Krieges“ auf die Ebene einer comicartigen, nicht minder 
surrealen Erinnerung zu heben, zielte auch auf das junge israelische 
Publikum. Aufgewachsen in Familien, in denen jede Generation „ihren“ 
Krieg erlebt hat, ist die Abwehrhaltung junger Israelis gegenüber diesen 
Themen berühmt-berüchtigt. "Waltz with Bashir" spricht als erste 



animierte Dokumentation der Filmgeschichte die Bild-Sprache der 
Jugend. Er wurde von jungen Israelis mit Begeisterung aufgenommen. 

Vergleichen Sie "Waltz with Bashir" mit "To see if I’m smiling" 

• Lassen sich die Verhältnisse, die hier beschrieben werden, so etwa 
Gruppenzwang oder die von der Armee gewollte Aufgabe von 
Zivilcourage mit den Einsätzen der Bundeswehr in Afghanistan 
vergleichen? Der groteske Befehl eine Ordnung herzustellen, die vom 
Chaos eines ungelösten politischen Konflikts systematisch unterminiert 
wird, ist auch in Afghanistan oder im Irak gegeben. 

Diskutieren Sie inwiefern der Vergleich zutrifft oder hinkt 

• Warum bezeugen Mädchen, die im Macho-Land Israel darauf getrimmt 
werden, mit weiblichen Attributen für sich zu werben, gegenüber den 
Geschlagenen nicht mehr Mitleid? Warum setzen sich Mädchen, die in 
einer Demokratie aufgewachsen sind, die in unzähligen Gedächtnis-
Übungen an die nationalsozialistische Diktatur und ihre sechs Millionen 
jüdischen Opfer gemahnt, nicht für die Einhaltung von Menschenrechten 
ein? 

Sind Frauen doch nicht die besseren Menschen? Waren sie es nie? 

• Diskutieren Sie was es bedeutet, wenn Fernseh- oder Filmbilder, seien 
sie elektronischer oder digitaler Art, heutzutage ebenso leicht 
manipuliert werden können, wie Fotos dereinst retuschiert wurden. In 
welcher Diktatur des zwanzigsten Jahrhunderts wurde der Einsatz von 
Filmen als Propaganda-Aufgabe verstanden? Wie steht es heute um die 
Authentizität von Nachrichtenbildern? 

• Nicht alles, was man gesehen hat, kann man auch zeigen. Warum? 
• Wie können wir Wahrnehmung in Verständnis, Zusehen in Mitleiden 

verwandeln? Wie müssen Bilder von Katastrophen, Kriegen, Folter 
beschaffen sein, um ein „WIR“ zu erschaffen? Mit diesen Fragen 
beschäftigte sich Susan Sonntag in ihrem letzten Buch „Regarding the 
pain of others“. Sie kam zu der Überzeugung, dass schiere 
Überwältigung, das Bombardement der Seele mit den Bildern des 
Grauens, nur Abwehr und Verdrängung erzeuge. Diskutieren Sie diese 
These. 

Didaktische Hinweise 

Eignung: 
Zielgruppen: Schulische Bildung; ab Sek II; Fächer: Politik, Ethik, Religion. 
Erwachsenenbildung (Beratung von Kriegsdienstverweigerern; 
Staatsbürgerkunde in der Bundeswehr; Ausbildung von Friedensfachkräften, 



Konfliktmediation) 
Altersempfehlung: ab 16 Jahren 

Fakten und Hintergründe 

Vorgeschichte: Zwischen dem Ende des 19. Jahrhunderts und 1948 zogen 
mehrere hunderttausend Juden vor allem aus Ost- und Mitteleuropa, in 
einigen Wellen in das zunächst noch unter osmanischer Herrschaft stehende 
Palästina. Dies entsprang zum einen der Not bei antijüdischen 
Ausschreitungen (Pogromen) insbesondere in Polen und Russland und später, 
um  vor dem nationalsozialistischen Holocaust zu fliehen, zum anderen 
entsprach es der zionistischen Zielsetzung Theodor Herzls, die in aller Welt 
verstreut lebenden Juden in einem gemeinsamen Nationalstaat zu vereinen. 
Noch vor dem Sieg der Entente (Großbritannien, Frankreich und Russland) im 
Ersten Weltkrieg über das Osmanische Reich, hatte der britische 
Außenminister Lord Balfour dem englischen Zionistenführer Baron Rothschild 
erklärt, „die Regierung seiner Majestät betrachtet mit Wohlwollen die 
Errichtung einer nationalen Heimstätte für das jüdische Volk in Palästina und 
wir ihr Bestes tun, die Erreichung dieses Zieles zu erleichtern, wobei 
wohlverstanden nichts geschehen soll, was die bürgerlichen und religiösen 
Rechte der bestehenden nichtjüdischen Gemeinschaften in Palästina (…) in 
Frage stellen könnte“. (Balfour-Declaration, 2. November 1917). 
Großbritannien hatte allerdings auch den Arabern zugesagt, ihre staatliche 
Unabhängigkeit zu fördern. Wenn jedoch zwei Nationen versuchen, ihren 
jeweiligen Staat auf demselben Territorium zu gründen, bleibt der Konflikt 
nicht aus. 
Am 29. November 1947 beschloss die Vollversammlung der Vereinten 
Nationen in der Resolution 181 die Teilung Palästinas zum 1. November 1948 
in einen jüdischen und einen arabischen Staat, von denen jeder aus mehreren 
Teilstücken bestehen sollte , die Internationalisierung Jerusalems sowie eine 
Wirtschaftsunion. Während die Jewish Agency den Plan akzeptierte, lehnten 
ihn die arabischen Staaten als ungerecht ab, weil den Juden 56,5% der 
Landfläche zugesprochen werden sollte, obwohl sie nur ein Drittel der 
Bevölkerung stellten. 
Israelische Staatsgründung: Am 14. Mai 1948, dem Vorabend des Auslaufens 
des britischen Mandats, rief David Ben Gurion den Staat Israel aus. Am 15. Mai 
zogen die britischen Truppen ab. Gleichzeitig marschierten arabische Truppen 
aus Ägypten, Jordanien und Syrien ein, um den Teilungsplan zu verhindern. 
Damit begann der erste Arabisch-Israelische Krieg, in dessen Verlauf 600.000 
Palästinenser vertrieben wurden und in die Nachbarländer flohen. Er endete 
im Frühjahr 1949 mit einem Waffenstillstandsabkommen, dessen Folge war, 
dass der Staat Israel an Fläche gewann, der Gazastreifen unter ägyptische 
Verwaltung fiel und das Westjordanland einschließlich der Altstadt Jerusalems 
als Cisjordanien an Jordanien angegliedert wurde. 
Vierzig Jahre Besatzungspolitik Im Sechstage-Krieg vom 5. – 10. Juni 1967 



besetzte Israel Ost-Jerusalem und das Westjordanland, außerdem die zu 
Syrien gehörenden Golanhöhen. In Ägypten drangen die israelischen Truppen 
bis zum Suezkanal vor und besetzten den Gazastreifen und die Sinai-Halbinsel. 
In der Resolution 242 forderte der Sicherheitsrat der Vereinten Nationen am 
22. November 1969 den Rückzug Israels aus den besetzten Gebieten und eine 
gerechte Regelung der Flüchtlingsfrage. Die Resolution blieb zunächst 
folgenlos. Erst nach einem Besuch des ägyptischen Staatspräsidenten Anwar el 
Sadat in Jerusalem kam es zu Friedensverhandlungen zwischen Ägypten und 
Israel, die im Abkommen von Camp David (USA) am 17. September 1978 zu 
einem (1982 beendeten) israelischen Rückzug von der Sinai-Halbinsel führte. 
Die übrigen Gebiete blieben besetzt, die Golanhöhen und Ost-Jerusalem 
wurden annektiert. 
Während des libanesischen Bürgerkrieges (1975 – 1990) griff Israel 
palästinensische Flüchtlingslager im Libanon an (Operation Frieden für 
Galiläa) und besetzte den Südlibanon von 1982 – 2000. Ab 1988 versuchten 
jugendliche Palästinenser die überwiegend der Hamas angehörten, vor allem 
im Gazastreifen die Besatzungsmacht mit Gewalt „abzuschütteln“ (so die 
deutsche Übersetzung für Intifada). Zur selben Zeit rief der Chef der 
Palästinensischen Befreiungsorganisation PLO, Yassir Arafat, den Staat 
Palästina im algerischen Exil aus. 
In den Friedensgesprächen von Oslo zwischen Israel und der PLO wurde 1993 
ein Grundsatzabkommen ausgearbeitet, das darauf zielte, den Palästinensern 
im Gazastreifen und Westjordanland eine gewisse Autonomie zu gewähren, 
die innerhalb von fünf Jahren zu einem „Endstatus“ führen sollte. Es beendete 
zwar die erste Intifada und brachte auch eine teilweise Selbstverwaltung in 
den besetzten Gebieten sowie den Rückzug der israelischen Streitkräfte aus 
deren Städten. Doch zugleich nahmen Zahl und Umfang der jüdischen 
Siedlungen in den palästinensischen Gebieten zu. 
Aus Enttäuschung über die mangelnden Fortschritte auf dem Weg zum 
eigenen Staat begann im Herbst 2000 die zweite (Al-Aqsa-) Intifada. Sie nahm 
bald die Gestalt eines israelisch-palästinensischen Kleinkrieges an und brachte 
den Friedensprozess endgültig zum Scheitern. Im Herbst 2005 zog sich Israel 
einseitig aus dem Gazastreifen zurück. Doch ob, wann und auf welcher Fläche 
ein souveräner Staat Palästina entstehen wird, steht auch im Jahr 2007 noch 
nicht fest. 
Zitiert aus: „Friedenschancen im Nahen Osten?“, Themenblätter im Unterricht 
Nr. 61; Frühjahr 2007; S.1f, Hrsg.: Bundeszentrale für politische Bildung, 
Autor: Berthold Meyer; 
Gesamttext zum herunterladen: www.bpb.de/files/AQSS18.pdf 

Tamar Yarom 

1971 in Jaffa, Israel geboren. 1995 schließt sie ihr Psychologiestudium an der 
Universität Jerusalem ab. Filmstudium an der London Film School. Für ihren 
Film Sob Skrit, der auf ihren persönlichen Erfahrungen als Soldatin während 



der 1. Intifada beruht, wurde sie 2002 beim Internationalen Filmfestival in 
Haifa ausgezeichnet. 
Preise (Auswahl) 

Internationales Dokumentarfilmfestival Amsterdam (IDFA), Publikumspreis; 
Internationales Filmfestival Haifa, Bester Dokumentarfilm; 
Montpellier Filmfestival, Dokumentarfilm Preis 

Literaturhinweise 

• Amira Hass: Bericht aus Ramallah – Eine israelische Journalistin im 
Palästinensergebiet. Diederichs Verlag 2004 

• Felicia Langer,: Brandherd Nahost. oder: Die geduldete Heuchelei; 
Göttingen 2004, Lamuv Verlag 

• Nahostlexikon, Der israelisch-palästinensische Konflikt von A-Z, Hrsg: 
Gernot Rotter und Schirin Fathi, Palmyra Verlag 

• Friedrich Schreiber / Michael Wolffsohn, Nahost – Geschichte und 
Struktur des Konflikts; Leske und Budrich, Opladen, 1987 

• Diana Sprick, In den Schlagzeilen: Israel und Palästina, 
Arbeitsmaterialien für die Sekundarstufen, Mülheim an der Ruhr 2005, 
Verlag an der Ruhr 

• Israel, Informationen zur politischen Bildung, Heft 278 (neu Mai 2008), 
(Das Heft ist im Klassensatz kostenlos von der Bundeszentrale für 
politische Bildung zu beziehen: 
http://www.bpb.de/publikationen/XOA93H,0,Israel.html oder auch 
dort ganz und teilweise herunter ladbar) 

• Die Palästinenser und Israel, epd-Dokumentation Nr. 48, Frankfurt 2001 
(mit zahlreichen Internet-Adressen von Organisationen in Israel und 
Palästina) 

Medienhinweise 

• Curfew - Die Ausgangssperre. Regie: Rashid Masharawi; Israel, 
Frankreich, Niederlande, Deutschland, 1993 Spielfilm, 75 Min. 

• Hass und Hoffnung - Kinder im Nahostkonflikt (Promises). Regie: Justine 
Shapiro, B.Z. Goldberg; Israel, USA, 2001, Dokumentarfilm (OmU), 90 
Min. EZEF-Katalog 

• Waltz with Bashir. Regie: Ari Folman, Deutschland, Frankreich, Israel 
2008, 86 Min. 
(Verleih: versch. Medienzentren; Home-DVD: www.pandorafilm.de) 

Autorin: Heike Kühn 
Redaktion: Petra Titze, Bernd Wolpert (verantwortlich) 

 


