
Wênd Kûuni - Das Geschenk Gottes 

Spielfilm von Gaston J. M. Kaboré 
Burkina Faso 1982, Spielfilm, 71 Minuten, OmU 

Inhalt 

In einer Zeit, in der im westafrikanischen Mossi-Reich vor der Ankunft der 
Weißen "niemand hungerte" und alle Menschen "friedlich zusammen lebten", 
entdeckt ein durchreisender Händler in der Savanne einen völlig entkräfteten 
und offenbar stummen Jungen. Er nimmt ihn mit ins nächste Dorf und übergibt 
ihn dem Weber Tinga. Mit seiner Frau Lale hat er eine Tochter namens 
Pognèré, die im gleichen Alter des Jungen ist. Die Dorfgemeinschaft sendet 
zunächst Boten aus, um die Herkunft des Jungen zu ermitteln. Als sich 
niemand meldet, der Auskunft über den Jungen geben könnte, entscheidet sich 
Tinga, ihn zu adoptieren und gibt ihm den Namen Wênd Kûuni. Denn er 
betrachtet den Jungen als ein Geschenk Gottes, nicht zuletzt, weil er damit 
einen männlichen Nachkommen hat, der ihm beim Hüten der Ziegen und auf 
dem Dorfmarkt eine Menge Arbeit abnimmt. 
Zwei Jahre sind seitdem vergangen. Während sich Pognèré zum Verdruss ihrer 
Mutter sehr zu ihrem neuen Stiefbruder hingezogen fühlt, kommt es im Dorf 
zu tumultartigen Szenen, als eine mit einem alten Mann verheiratete junge 
Frau ihren Mann verlassen möchte. Sie beschuldigt ihn der Impotenz und er 
hält sie für eine 
Hexe. Dieser erhängt sich kurze Zeit später an einem Baum, wo ihn Wênd 
Kûuni findet. Durch diesen Schock kann er plötzlich wieder sprechen und ist 
nun in der Lage, sich endlich mitzuteilen und Pognèré von seinem Schicksal 
und seiner wahren Herkunft zu erzählen. 
Der erste jemals in Burkina Faso herge stellte Film wurde 1985 mit einem 
César für den besten französischsprachigen Film ausgezeichnet und fand 
internationale Beachtung. Er zählt heute zu den großen 
Filmklassikern des afrikanischen Kinos. 

Die Hauptfiguten des Films 

Wênd Kûuni 
In der Familie von Tinga und seiner Frau Lale findet der stumme Junge, der 
seine Eltern verloren hat, ein 
neues Zuhause. Dennoch leidet er sehr darunter, dass er sich den anderen in 
seinem Kummer nicht mittteilen kann, bis er nach einem Schock plötzlich 
wieder sprechen kann. 

Koudbila 
Die leibliche Mutter von Wênd Kûuni versucht alles, um sich und ihren Sohn 
durchzubringen, nachdem der Vater schon seit Monaten auf der Jagd 



verschollen ist. Als Hexe beschimpft, wird sie schließlich verstoßen. Sie stirbt 
an Entkräftung auf der Flucht mit ihrem kranken Jungen. 

Pognèré 
Die Tochter von Tinga und Lale ist im gleichen Alter wie Wênd Kûuni. Gleich 
bei der ersten Begegnung fühlt sie sich zu ihm hingezogen. Die Mutter sieht 
das eher mit Skepsis. Pognèré träumt sogar davon, dass er bald wieder 
sprechen kann und genießt sein volles Vertrauen. 

Tinga 
Der im Dorf angesehene Vater von Pognèré arbeitet als Ziegenhirte und 
Weber. Er freut sich sehr darüber, mit Wênd Kûuni einen Adoptivsohn zu 
bekommen, der ihm bei der Arbeit hilft. Er hat klare Vorstellungen vom Leben, 
ist aber auch aufgeschlossen für die Sorgen der anderen. 

Lale 
Pognèrés Mutter kümmert sich auf opferungsvoll um den gesamten Haushalt 
der Familie, wird von Tinga aber 
nicht in familiäre Entscheidungsprozesse einbezogen. Sie ist besonders streng 
zu ihrer Tochter, die nicht immer gerne das tut, was die Mutter von ihr 
verlangt. 

Timpoko 
Die junge Frau aus dem Dorf spielt im Film zwar nur eine kleine Rolle, doch ihr 
Verhalten hat großen Einfluss auf die Dorfgemeinschaft. Verheiratet mit einem 
alten Mann, der ihr keine Nachkommen mehr zeugen kann, rebelliert sie gegen 
ihn und ihre Rolle als willfährige Frau. 

Bila 
Der um viele Jahre ältere Ehemann von Timpoko hat sicherlich schon bessere 
Zeiten erlebt, ist im Dorf 
aber hoch angesehen. Als seine junge Frau gegen ihn rebelliert und ihn 
öffentlich bloßstellt, löst sie eine Kettenreaktion aus, die für Bila tödlich endet. 

Würdigung und Kritik 

Die schwarzen Balken links und rechts des Filmbildes verweisen 
unübersehbar darauf, dass Wênd Kûuni nicht etwa im auch 1982 schon 
üblichen Kinobreitwandformat (1:1,66), sondern im klassischen 
Spielfilmformat 1:1,31 mit einem Seitenverhältnis von 4 zu 3 gedreht worden 
ist. Dieses ursprüngliche Bildformat, das heute bei einigen unabhängigen 
Produktionen eine ungeahnte Wiederbelebung erfährt, wird auch als 
„akademisches Format“ bezeichnet. Während die Breitwandformate, zu denen 
auch das Cinemascope-Format und das heute mit den digitalen Bildschirmen 
bevorzugte 16:9 Seitenverhältnis gehören, die Umgebung und insbesondere 
die Landschaft in den Bildaufbau stärker einzubeziehen, konzentriert sich der 



Blick des Publikums beim akademischen Format ganz auf die Figuren und ihre 
Handlungen. 
Es gibt mindestens noch einen zweiten formal-ästhetischen Grund für das 
seinerzeit gewählte Kinoformat. Denn "Wênd Kûuni" spielt nicht in der nahen 
Gegenwart, sondern in der alten afrikanischen Traditionen verbundenen 
Vergangenheit, zu einer Zeit also, in der das Volk der Mossi seine Blütezeit 
erlebte. Das war lange „bevor der weiße Mann kam“ wie es im Film heißt, also 
zumindest noch vor der Kolonisierung Westafrikas im 19. Jahrhundert. 
Gleichwohl ist äußerste Vorsicht geboten, den Film bloß als 
rückwärtsgewandte Erinnerung an „bessere“ Zeiten zu interpretieren, wie 
später bei der thematischen Auseinandersetzung noch beschrieben wird. In 
seiner traditionellen Erzählstruktur folgt der Film den mündlichen 
Überlieferungen sogenannter Griots/Griottes, das sind afrikanische 
GeschichtenerzählerInnen. Deutlich wird das bereits durch die eingestreuten 
Off-Kommentare, die aus der Perspektive eines wissenden Erzählers nicht 
allein durch die Bilder nachvollziehbare Hintergrundinformationen geben und 
das Verständnis erleichtern – wie der oben genannte Hinweis über die 
zeitliche Verortung der Geschichte. Eine solche Geschichte in dem damals noch 
sehr jungen Filmland Obervolta (dem heutigen Burkina Faso) in einem 
modernen Filmformat zu erzählen, wäre eher abträglich gewesen – zumal man 
damals nur auf das gängige 35mm-Normalformat und der 16mm-Film 
zurückgreifen konnte. 

Die Wahl des Filmformats und die in der Vergangenheit spielende Geschichte 
korrespondiert mit minimalen filmsprachlichen Mitteln, insbesondere bei den 
ruhigen Kameraeinstellungen. Fast alle Szenen sind wie in der Frühzeit des 
Kinos mit starrer Kamera gedreht. Manchmal folgt sie den Figuren mit einem 
leichten, kaum wahrnehmbaren Schwenk, nicht selten verharrt sie jedoch in 
einer Position bis die Figuren aus dem Bild gelaufen sind. Es dominieren 
Einstellungen von der Totale und Halbtotale gerade bei den 
Landschaftsbildern der Savanne sowie Halbnah- und Nahaufnahmen bei der 
Interaktion zwischen den Personen. Es gibt aber nur eine Großaufnahme, als 
der Junge zu schreien anfängt, nachdem er den erhängten Bila gesehen hat. 
Solche dramatischen Szenen rücken – wenn überhaupt – nur kurz ins Bild 
oder werden häufiger nur angedeutet, etwa der aufgebrachte Mob, der die 
Hütte der Mutter in Brand steckt. Selbst die Rettung des Jungen ist 
unspektakulär inszeniert und wird durch kreisende Geier visuell vorbereitet. 
Sein Weglaufen nach dem Tod der Mutter unter einem Baobab-Baum, der in 
Afrika als Sinnbild des Lebens gilt, weil er selbst lange Trockenperioden gut 
überstehen kann, wird nicht gezeigt. 
Großen Wert legt der Film auf die Ausgestaltung der Tonebene. Viele Tier- und 
Vogelstimmen vermitteln den Eindruck eines Lebens im harmonischen 
Einklang mit der Natur. Viele Szenen sind darüber hinaus mit traditioneller 
afrikanischer Musik unterlegt, die zwar den jeweiligen Stimmungen angepasst 
ist, aber nie effekthascherisch eingesetzt wird, sondern für Ruhe und 



Ausgeglichenheit sorgt. Es sind vorzugsweise Streich- und 
Holzblasinstrumente zu hören, wie etwa eine Flöte, die auf der Bildebene mit 
der Flöte korrespondiert, die Wênd Kûuni aus einem Bambusrohr herstellt. 
Einzige Ausnahme sind kurze schrille Töne, die den Schock des Jungen 
unterstreichen, als er die Leiche von Bila findet. 

Über den Regisseur 

Gaston Kaboré, der diesen Film 1982 nach einer eigenen Drehbuchvorlage 
drehte, wurde 1951 in Bobo Dioulasso, Burkina Faso, geboren und wuchs in 
der Hauptstadt Ouagadougou auf. Er begann dort ein Geschichtsstudium, das 
er an der Sorbonne in Paris beendete. Inspiriert von den Filmen des 
afrikanischen Regisseurs Ousmane Sembene, beschloss Kaboré, Regisseur zu 
werden. Er besuchte die École Supérieure d’Études Cinématographiques in 
Paris und kehrte nach Beendigung des Studiums 1976 nach Burkina Faso 
zurück. Ende der 1970er-Jahre realisierte er einige dokumentarische 
Kurzfilme und war gleichzeitig als Lehrer am Institut Africain d’Éducation 
Cinématographique und als Direktor des Centre National du Cinéma de 
Burkina Faso tätig. 1982 konnte Kaboré seinen ersten Spielfilm "Wênd Kûuni – 
Das Geschenk Gottes" realisieren, den ersten Langspielfilm überhaupt, der in 
Burkina Faso gedreht wurde. 1988 folgte "Zan Boko", der in den 1980er-
Jahren spielt und mit komödiantischen Elementen von DorfbewohnerInnen 
erzählt, deren Frieden durch den Zuzug von Städtern gestört wird. Im 
Mittelpunkt von "Rabi" (1992), einer in unbestimmter präkolonialer Zeit 
angesiedelten Parabel, steht ein Junge, der so fasziniert von einer Schildkröte 
ist, dass er darüber seine familiären Pflichten vergisst. Nach weiteren 
Dokumentar- und Spielfilmen entstand 1997 der im Breitwandformat 
gedrehte "Buud Yam", eine Fortsetzung der Lebensgeschichte von Wênd 
Kûuni. Darin begibt sich der inzwischen zum jungen Mann Herangewachsene 
mit dem Pferd auf eine weite Reise, die auch zu seiner Ursprungsfamilie 
zurückführt, um mit Hilfe eines Heilers seine erkrankte Stiefschwester 
Pognérè zu retten. Am Ende ist er endgültig mit sich und seinem Schicksal als 
Waisenkind versöhnt. 
Gaston Kaboré ist weiterhin in Sachen Film aktiv, insbesondere in der 
Lehrtätigkeit. Er war 2009 u. a. auch Mitglied der Internationalen Jury bei der 
Berlinale, hat aber nach "Buud Yam" keinen weiteren Spielfilm gedreht. 

Themen und Hintergrundinformationen 

Als Filmklassiker des originär afrikanischen Kinos gehört Wênd Kûuni 
zweifelsohne zum filmkulturellen Erbe Westafrikas beziehungsweise von 
Burkina Faso. Er erinnert darüber hinaus an das kulturelle Erbe des Mossi-
Reichs und an eine Zeit, die noch nicht vom „weißen Mann“ beeinflusst und 
beherrscht war. Unabhängig davon erfüllt der Film auch die wesentlichen 
Kriterien eines Coming-of-Age-Films mit den Schwierigkeiten des 
Erwachsenwerdens, der Suche nach der eigenen Identität, der 



Auseinandersetzung mit den Erwachsenen, insbesondere deren Regeln und 
Traditionen, sowie das Bemühen, einen eigenen Platz im Leben zu finden. Es 
ist eine Entwicklungsgeschichte, die ihren Abschluss später mit dem Film 
„Buud Yam“ ihren gelungenen Abschluss finden wird. Damit bekommt der 
Film auch eine universelle Gültigkeit und Bedeutung, die über den lokalen und 
historischen Bezug weit hinausweist. 

Rückbesinnung auf die Wurzeln 
Diese Rückbesinnung erhält ihre ganz individuelle Bedeutung für die 
Hauptfigur Wênd Kûuni, hat aber auch eine gesellschaftliche Dimension. Denn 
der Film beschreibt ein insgesamt gut funktionierendes früheres Leben in 
einer Dorfgemeinschaft anhand alltäglicher Verrichtungen und Arbeiten, das 
jedoch nicht einfach idealisiert wird, sondern auch Konflikte und 
Entwicklungen aufgreift, die zumindest ansatzweise auch Gegenwartsbezüge 
enthalten. Die Sachbuchautorin Marie-Hélène Gutberlet hat das im Jahr 2001 
in Bezug auf eine ganze Reihe von in Afrika gedrehten Filmen, die damals nach 
der Unabhängigkeitserklärung in den betreffenden Ländern entstanden sind, 
folgendermaßen beschrieben: „Der Rückgriff auf vorkoloniale Traditionen, die 
als Zeichen kultureller Authentizität gelten, dient dazu, einerseits die lange 
verschwiegenen und missverstandenen Aspekte afrikanischer Geschichte 
hervorzuheben und andererseits, zeitgenössischen Tendenzen zur 
Akkulturation entgegenzuwirken. Historische bzw. traditionalistische 
Rekonstruktionen werden aber auch mit zeitgenössischen politischen und 
sozialen Lebensumständen in Verbindung gebracht, deren symbolische und 
allegorische Gehalte politische Zensur und didaktisch orientierte 
Narrationsstrukturen zu umgehen ermöglichen. Der Versuch, traditionelle 
Kenntnisse wie Griotismus, Musik, Weisheitsphilosophie, Oralliteratur etc. in 
filmische Narrationsformen zu integrieren, hat am deutlichsten zur 
Entwicklung einer afrikanischen Filmästhetik beigetragen. Zudem vermitteln 
solche filmisch verarbeiteten oralen Überlieferungen auch außerhalb Afrikas 
die Kulturen des Kontinents und verhelfen ihnen zur internationalen 
Anerkennung.“ 

So wichtig "Wênd Kûuni" seinerzeit für das kulturelle Selbstverständnis 
Gaston Kaborés und anderer afrikanischer Filmschaffender sowie für die 
Herausbildung einer eigenen Filmindustrie in einem weltweit längst 
abgesteckten Markt gewesen ist: Man muss ihn in seiner filmhistorischen 
Bedeutung verorten, nicht zuletzt auch, um ihn von heutigen Produktionen aus 
Schwarzafrika deutlich unterscheiden zu können, die es sich wie 
beispielsweise "Rafiki" von Wanuri Kahiu aus Kenia zur Aufgabe gemacht 
haben, eine andere, bessere Zukunft für Afrika mitzugestalten und die auch 
eine völlig andere Filmästhetik als Kaboré nutzen. 

Eine Gefahr in der heutigen Beurteilung von "Wênd Kûuni" besteht darin, ihn 
zu sehr mit einer eurozentrischen Brille zu sehen. In seinem 2018 



veröffentlichtem Buch „In Afrika – Reise in die Zukunft“ schreibt der Afrika-
Experte Alex Perry: „Das Afrika, das man von Europa, Amerika, Asien oder 
Ozeanien her sieht – falls man es denn überhaupt sieht –, ist ein 
monolithischer Kontinent des Leids: der Armut, des Krieges, des Hungers und 
vor allem der Hilflosigkeit. Das Afrika, das man von innen her sieht, weist all 
das gleichfalls auf, aber häufiger noch Wachstum, Frieden, Gesundheit, 
Innovation, Demokratie und vor allem Hoffnung. Für viele Außenstehende ist 
es eine überraschende Erkenntnis, dass es zunehmend Afrikaner selbst sind, 
die Afrikas Probleme lösen, und oft Nichtafrikaner, die zur Entstehung solcher 
Probleme beitragen. Diese Kluft zwischen Afrika und der übrigen Welt zeigt 
sich in vielfältigen Formen, die sich noch vermehren werden, je mehr Afrika 
gegen jene zurückschlägt, die es herumstoßen. Im Kern wird die Kluft jedoch 
eine der Wahrnehmung bleiben. Außenstehende glauben meist, Afrika sei am 
Ende. Afrikaner wissen, dass dies auf den meisten Gebieten nicht zutrifft, und 
sie bezweifeln, dass sie von denen, die dies anders sehen, viel lernen könnten.“ 

Alte Traditionen und alte Rollenbilder 
Bei genauerer Betrachtung ist dieser zukunftsorientierte Blick, der sich 
unweigerlich mit der Vergangenheit reiben muss, bereits in Kaborés Film 
erkennbar. In der Dorfgemeinschaft herrschen zwar klare Strukturen und 
Aufgabenverteilungen, nach außen hin gegenseitige Achtung und Respekt. 
Zum Zeichen ihrer Hochachtung knien die jungen Männer bei der Begrüßung 
vor den Frauen nieder und natürlich auch Wênd Kûuni vor seiner Ziehmutter. 
Und dennoch haben die Mädchen und die Frauen oft das Nachsehen. Pongèré 
wird von der eigenen Mutter gegängelt und als Faulpelz bezeichnet, hat nur 
wenig Zeit für sich selbst und soll sich von Wênd Kûuni fernhalten, der im 
Unterschied zu ihr gehen kann, wann er will und beim Hüten der Ziegen ein 
gehöriges Stück Freiraum genießt. Bei der Mutter fällt es zudem schwer, sie als 
zufrieden und rundum glücklich zu sehen. Wênd Kûunis leiblicher Mutter 
wiederum wurde das Leben extrem schwer gemacht, nachdem ihr Mann 
spurlos verschwand, und am Ende gar als Hexe bezeichnet und vertrieben. 
Gegen solche letztlich patriarchischen und noch von traditionellen 
Glaubensvorstellungen geprägten Strukturen beginnt sich die junge Timpoko 
im Dorf als erste zu wehren, denn sie möchte nicht weiter mit dem impotenten 
alten Bila zusammenleben und zieht mit ihrem Widerstand den Zorn vor allem 
der anderen Frauen auf sich. Tinga wiederum sucht Bila zu beruhigen und den 
Streit zu schlichten. Er ist der Meinung, dass es den Mädchen „heute an 
Erziehung“ mangele, worauf ihn eine alte Frau auf dem Rückweg freundlich 
darauf hinweist: „Die Zeiten haben sich geändert, mein Sohn!“ 

Neue Generationen, andere Rollenbilder? 
Mit Pognèré und Wênd Kûuni, die bereits als Kinder wie füreinander 
geschaffen wirken, drückt der Film seine Hoffnung aus, dass sich mit dieser 
jungen Generation – und offenbar durch weibliche Initiative – auch die alten 
Rollenbilder verändern. Und das zu einer filmischen Zeit im Rückblick, in der 



in Deutschland die Frauen noch nicht einmal ein Wahlrecht hatten. Die beiden 
Kinder begegnen sich in einer zentralen Szene des Films (fast) auf Augenhöhe 
und ohne Vorbehalte, wobei sie beide die „Insignien“ ihrer traditionellen 
Rollen bei sich tragen und die Bambusflöte, die sie ihm überreicht, zum 
Austausch und „künstlerischen“ Bindeglied zwischen ihnen wird. Sie erwähnt 
zugleich, wenn sie ein Junge wäre, würden beide die Schafe hüten. Es soll 
sogar Geister geben, die ein Mädchen in einen Jungen verwandeln könnten. Er 
bestätigt ihr das sogleich und ohne Widerspruch und kann sich umgekehrt 
vorstellen, ein Mädchen zu sein, wobei der Film bewusst offen lässt, ob er ihr 
damit nur ein Kompliment machen wollte. 
Schon vor dieser Szene war Pognèré fest davon überzeugt, dass er einmal 
wieder sprechen kann. Sie bemerkte diesen Umstand als erste und musste die 
anderen erst darauf aufmerksam machen. Kein Wunder daher, dass Wênd 
Kûuni sie nun ins Vertrauen zieht, ihr seine Geschichte erzählt und ihr seinen 
Kummer anvertraut. Ein hoffnungsvolles und zukunftsweisendes Ende, das 
einiges von dem vorbereitet und vorwegnimmt, was viele Jahre später erst 
Realität werden soll - davon wird "Buud Yam" erzählen. 

GLOSSAR 

Burkina Faso (Obervolta) 
„Burkina Faso, übersetzt Land des aufrichtigen Menschen, ist ein 
westafrikanischer Staat, der südlich des Nigerbogens liegt und an Mali, Niger, 
Benin, Togo, Ghana sowie an die Elfenbeinküste grenzt. Seine Unabhängigkeit 
erlangte das Land am 5. August 1960. Bis zum 4. August 1984 wurde der Name 
Obervolta (französisch Haute-Volta), den es in seiner Zeit als französische 
Kolonie erhielt, verwendet. Die Umbenennung erfolgte durch den 
panafrikanistisch-sozialistisch orientierten Präsidenten Thomas Sankara 
(Anm. der Red.: ein großer Filmenthusiast!), der nach einer Phase politischer 
Instabilität 1983 in einer Revolution die Macht erlangte. 
Administrative und kulturelle Hauptstadt des rund 20,1 Millionen Einwohner 
zählenden Landes (2017) ist die zentral gelegene Millionenstadt 
Ouagadougou. Der vorwiegend flache Binnenstaat mit Anteilen an der 
Großlandschaft Sudan und der Sahelzone ist durch tropisches Klima und 
verschiedenartige Savannenlandschaften geprägt. Etwa die Hälfte der 
Burkiner (Burkinabe) zählt zur politisch dominierenden Ethnie der Mossi, die 
bis zur Kolonisierung durch Frankreich Ende des 19. Jahrhunderts in 
mehreren streng hierarchisch organisierten Reichen lebten. In Burkina Faso 
werden etwa 60 einheimische Sprachen gesprochen. Der Islam ist neben den 
traditionellen Glaubensvorstellungen die meistpraktizierte Religion. Burkina 
Faso gehört zu den ärmsten Ländern der Welt, zeichnet sich heute aber durch 
eine gewisse Stabilität und die kulturelle Vielfalt der friedlich 
zusammenlebenden Ethnien aus. Regelmäßig wiederkehrende Dürreperioden 
sorgen oft für große Not der hauptsächlich als Bauern lebenden Bevölkerung.“ 
Quelle: https://de.wikipedia.org/wiki/Burkina_Faso 



Kaurigeld 

„Kaurigeld ist eine historische Form von einfachem Geld (Primitivgeld), die in 
Afrika, Ost- und Südasien und der Südsee als vormünzliches Zahlungsmittel 
oder Naturalgeld (Warengeld aus Naturgegenständen) weit verbreitet war 
und stellenweise noch heute traditionell und rituell verwendet wird. 
Bestehend oder hergestellt aus den Gehäusen von Kaurischnecken, war 
Kaurigeld das nach Raum und Zeit am weitesten verbreitete Muschel- oder 
Schneckenhausgeld (in der Münzkunde auch als Molluskengeld bezeichnet). 
(…) Genaugenommen war Kaurigeld kein Geld im Sinn von Währung, denn es 
gab keine staatliche Aufsicht und kein Bankensystem dafür; Kaurigeld diente 
jedoch als Wertaufbewahrungsmittel. Zunächst fand das Kaurigeld 
Verbreitung in Südasien und Südostasien, China und Indien, später auch in 
Ostafrika, in Zentralafrika und im tropischen Westafrika, sowie in der Südsee. 
In vielen Regionen Asiens und Afrikas war die Kaurischnecke sowohl 
Handelsgut, als auch Zahlungsmittel. (…) Die Verwendung von Kaurigeld in 
einigen Gebieten Westafrikas reicht bis mindestens in das 11. Jahrhundert 
zurück. Als die Araber als Sklavenhändler in Afrika eindrangen, brachten sie 
die Kauri von Ostafrika mit. Im 19. Jahrhundert nahm die die Verwendung von 
Kaurigeld im Sklavenhandel wieder stark ab, stattdessen wurde das Kaurigeld 
immer stärker im Handel mit Palmöl verwendet. (…) Bis zum endgültigen 
Kollaps der Zahlungen mit Kaurigeld in Westafrika Ende des 19. Jahrhunderts, 
gab es zwischenzeitlich Perioden in denen das Kaurigeld abgelehnt wurde.“ 
Quelle: https://de.wikipedia.org/wiki/Kaurigeld 

Film in Burkina Faso 
„Seine filmpolitische Führungsrolle in ganz Schwarzafrika verdankt das Land 
seinem ehemaligen Staatspräsidenten Thomas Sankara, der 1987 ermordet 
wurde und das Kino zur nationalen Aufgabe ausrief: ‘Wir sind uns bewusst, 
dass die Leinwand, die Kamera, der Film und die Botschaft, die sie vermitteln, 
ein kulturelles Universum, einen kulturellen Raum darstellen, den wir in 
Besitz nehmen müssen, wenn wir nicht wollen, dass er von anderen besetzt 
wird.’ (...) Ouagadougou, die Metropole Burkina Fasos, wurde sozusagen zur 
Hauptstadt des afrikanischen Kinos. Seit 1969 findet alle zwei Jahre das 
„Festival Panafricain du Cinéma de Ouagadougou“ (FESPACO) statt, der 
wichtigste Treffpunkt afrikanischer Filmemacher auf dem Kontinent, und hier 
konzentrieren sich auch die wichtigsten panafrikanischen Filmorganisationen 
wie CINAFRIC, CIPROFILM oder die Fédération Panafricaine des Cinéastes 
(FEPACI) und, seit 1995, die Cinémathèque Africaine. Das CNC (Centre 
National du Cinéma), 1977 gegründet, ist eines der produktivsten nationalen 
Filmzentren, und ihr Leiter bis 1987, Gaston Kaboré, einer der wichtigsten 
Vertreter und Fürsprecher des schwarzafrikanischen Films schlechthin.“ 
Quelle: Fernand Jung: Südlich der Sahara. Filme aus Schwarzafrika, in: Institut 
Jugend Film Fernsehen (Hrsg.), Filme zur Diskussion 43, München 1997 



Didaktische Hinweise 

Mit seiner ruhigen Bildsprache und dem Rückblick in frühere Zeiten auf einem 
anderen Kontinent mit eigenen kulturellen Wurzeln läuft Wênd Kûuni 
heutigen Sehgewohnheiten stark zuwider. Das lässt sich allerdings auch 
produktiv nutzen, um mit dem Reiz des Unbekannten die Neugier zu wecken, 
zumal wenn das Publikum vor dem Film auf diese Besonderheit aufmerksam 
gemacht und informiert wird. Ältere Jugendliche könnten damit dennoch mehr 
Probleme haben als ältere Kinder, die sich meistens noch leichter für etwas 
begeistern lassen. Das junge Alter der beiden kindlichen Hauptfiguren, ihre 
Perspektive, die der Film weitgehend einnimmt und die universell angelegte 
Coming-of-Age-Geschichte machen den Film bereits für ein Alter ab 10 Jahren 
geeignet und sehenswert, zumal allzu dramatische Szenen konsequent 
vermieden werden und auch der Tod der Mutter nur angedeutet wird. Um 
auszuschließen, dass die wirklich kurze Einstellung mit dem am Baum 
hängenden Bila zusammen mit den schrillen Tönen und dem Schrei des Jungen 
dennoch zum Trigger wird, ist ein knapper Hinweis vor dem Film bei einem 
jungen Publikum sinnvoll, selbst wenn dadurch das Spannungsmoment 
wegfällt. Wie bei jedem Film, der zunächst einmal für sich selbst wirken soll, 
sind allzu ausführliche Vorinformationen und Aufgabenstellungen zur 
Aufmerksamkeitslenkung wenig produktiv. Schließlich werden auch viele 
Erwachsene nicht auf Anhieb alles verstehen und richtig einordnen können. 
Warum sollte man es dann von Kindern verlangen? 

Zahlreiche Anknüpfungspunkte des Films für den Unterricht bieten sich im 
Rahmen der Fächer Deutsch, Sozialkunde, Geografie, Geschichte und 
Ethik/Religion, aber auch für Kunst und Medienerziehung. 

Für ein erwachsenes Publikum, das sich für Rollenbilder im Wandel der Zeiten 
und insbesondere für Afrika, seine (Film-)Geschichte und Kultur interessiert, 
ist der Film uneingeschränkt empfehlenswert. Auch hier ist es sinnvoll, nicht 
zu viele Vorinformationen zu geben, sondern bei Bedarf geschickt in das 
anschließende Gespräch einfließen zu lassen. Die Auseinandersetzung mit 
dem Film sollte nicht nur auf inhaltlicher Ebene erfolgen, sondern die 
besondere formale Gestaltung einbeziehen und sie mit dem kulturellen 
Filmerbe Westafrikas beziehungsweise mit den besonderen 
Produktionsbedingungen jener Zeit in Verbindung bringen. 

Mögliche (erste) Impulsfragen: 

• Woran insgesamt ließ sich gut erkennen, dass der Film nicht in der 
Gegenwart sondern in einer unbestimmten Vergangenheit spielt? 

• Warum siedelt der Film seine Geschichte überhaupt in der 
Vergangenheit an? Was war für den Filmemacher so spannend daran? 

• Welche Funktion hat der mehrfach eingestreute Off-Kommentar? 



• Welche Kameraeinstellungen bevorzugt der Film und welchen Zweck 
verfolgen sie? 

• Was ist beim Ton besonders aufgefallen und warum ist er hier 
besonders wichtig? 

• Wirkte das Verhalten der Figuren eher befremdlich oder konnte man 
sich gut in sie hineinversetzen? Gilt das für Erwachsene wie etwa Bila 
und Kinder gleichermaßen? 

• Lässt sich unser eurozentrischer Blick auf den Film überhaupt 
vermeiden? 

• Ist die Geschichte auf europäische Verhältnisse übertragbar? 
• Was sagt der Film über Rollenbilder und die damalige Stellung der Frau 

in Westafrika aus? Sind Frauen der Schlüssel zur Veränderung der 
Gesellschaft? 

• Ist der Filme eher vergangenheits- oder zukunftsorientiert? 

Literatur- und Links (Auswahl) 

• Olivier Barlet: Afrikanische Kinowelten. Die Dekolonisierung des Blicks, 
Bad Honnef 2001 

• Ute Fendler: Serielles Erzählen im westafrikanischen Film. WEND 
KÛUNI und BUUD YAM von Gaston Kaboré, in: Sprachwelten – 
Bilderwelten. Filmschaffen in West- und Nordafrika; Fendler, 
Ute/Walter, Klaus-Peter, Mainz 2001 

• Marie-Hélène Gutberlet: Auf Reisen: Afrikanisches Kino, 
Frankfurt/Main, Basel 2004 

• Marie-Hélène Gutberlet: Kino, in: E. Mabe, Jacob E. (Hrsg.), Das Afrika-
Lexikon. Ein Kontinent in 1000 Stichwörtern, Wuppertal, Stuttgart 2001 

• Fernand Jung: Südlich der Sahara. Filme aus Schwarzafrika, in: Institut 
Jugend Film Fernsehen (Hrsg.), Filme zur Diskussion 43, München 1997 

• Alex Perry: In Afrika – Reise in die Zukunft, Fischer Taschenbuchverlag 
Frankfurt, Juni 2018 

• Johannes Rosenstein: Die schwarze Leinwand, Stuttgart 2003 

Links: 

• https://www.trigon-film.org/de/movies/Wendkuuni 
• Flyer des Schweizer Verleihs Trigon zum Film 

http://press.moma.org/wp-
content/files_mf/tsap_pressrelease_final71.pdf 

• MoMa-Presseveröffentlichung 2018 zur Bewahrung des 
filmkünstlerischen Erbes und zum Film Wênd Kûuni 

• Drei ausgewählte Beispiele aus dem umfangreichen 
Publikationsangebot der Bundeszentrale für politische Bildung/bpb zu 
Afrika: 
http://www.bpb.de/geschichte/zeitgeschichte/postkolonialismus-und-



globalgeschichte/ 
http://www.bpb.de/izpb/7969/afrika-laender-und-regionen 
http://www.bpb.de/izpb/7926/afrika-schwerpunktthemen 

• Website des Panafrikanischen Filmfestivals von Ouagadougou 
https://fespaco.bf/ 

• Links zu den bereits im Glossar genannten Hintergrundinformationen 
auf Wikipedia 
https://de.wikipedia.org/wiki/Burkina_Faso 
https://de.wikipedia.org/wiki/Kaurigeld 

Filmhinweise: 

• BUUD YAM 
Regie: Gaston Kaboré. Burkina Faso 1997, 97 Min., OmU 

• DIE KLEINE VERKÄUFERIN DER SONNE 
Regie: Djibril Diop Mambéty, Senegal, Schweiz, Frankreich 1999, 45 
Min., OmU 

• YAABA 
Regie: Idrissa Ouedraoga. Burkina Faso, Frankreich, Schweiz 1989, 85 
Min., OmU 

Autor: Holger Twele 
Redaktion: Bernd Wolpert 
Mai 2019 

 


