
Wir hatten eine Dora in Südwest / Die Prinzessin von Sansibar 

Die Prinzessin von Sansibar 
Dokumentarfilm von Tink Diaz 
Deutschland, 2007, 61 Minuten 

Wir hatten eine Dora in Südwest 
Dokumentarfilm von Tink Diaz 
Deutschland 1992, 72 Minuten 

Die Prinzessin von Sansibar 

Das dokumentarische Filmportrait  folgt den Spuren der „Prinzessin von 
Sansibar“ (1844-1922), die sich im Jahr 1866 für die Ehe mit dem christlichen 
Hamburger Kaufmann Heinrich Ruete entschied, und so als eine der ersten 
afrikanischen Muslime im Deutschland des Wilhelminischen Kaiserreichs 
lebte. Der Film fragt nach den Konsequenzen dieser Entscheidung für ihr 
weiteres Leben. Anhand  von Auszügen aus ihren eigenen literarischen 
Zeugnissen,  Interviews mit Nachkommen und Historikern wird deutlich, was 
der Bruch mit ihrer Heimat und Kultur für sie bedeutete, den sie bis zu ihrem 
Tod nicht verwinden konnte. 

Als Sayide Salme wurde sie im Jahr 1922 in Sansibar geboren. Ihr Vater war 
der Sultan Sayyid  Said der von Sansibar und Oman. Während seiner über ein 
halbes Jahrhundert dauernden Herrschaft  entwickelte sich Sansibar zur 
Drehscheibe des ostafrikanischen Handels und zum Anziehungspunkt für 
Kaufleute aus Übersee. Von Kindheit an war Salme von dieser besonderen 
multikulturellen Swahili Kultur geprägt, die sich aus dem lebendigen 
Nebeneinander der afrikanischen und asiatischen Kultur wie den Einflüssen 
internationalen Handelstreibens entwickeln konnte. Die Mutter Salmes, 
Jiflidan, war Tscherkessin und auf einem Sklavenmarkt von Agenten des 
Sultans gekauft worden. Salme galt dagegen von Geburt an als „frei“. Ihre 
Kindheit in dem Landpalast Beit el Mtoni mit ihren über 30 Halbgeschwistern 
beschrieb sie als eine sehr glückliche,  sorglose, mit wildem Spielen in der 
Natur. Mit zwölf Jahren starb aber der Vater und nur wenige Jahre später ihre 
Mutter.  Salme galt nun als erwachsen und führte eine eigene Nelkenplantage. 
Später verliebte sie sich in  Heinrich Ruete. Der Leiter der Niederlassung der 
hanseatischen Handelsfirma Hansing &Co hätte mit Salme gerne in Sansibar 
gelebt. Doch eine Ehe von ihr als Muslimin und ihm als Christen wäre nicht 
geduldet worden. So entschloss sich Salme, bereits schwanger zur Flucht. Sie 
heiratete Ruete und trat zum Christentum über. Die Atmosphäre, die Salme  im 
wilhelminischen Deutschland erwartete, war alles andere als 
entgegenkommend. Als auch noch ihr Mann nach drei Jahren glücklicher Ehe, 
in der noch drei Kinder geboren wurden, bei einem Verkehrsunfall starb, war 
Salme vollkommen auf sich allein gestellt. Für sie begann eine Odyssee durch 
Deutschland, um  das Leben mit den drei Kindern und ihre Ausbildung 



finanzieren zu können. Ihre Bemühungen, Kontakt mit ihrer Familie in 
Sansibar aufzunehmen und das Erbe zu erhalten, scheiterten. Bismarck 
missbrauchte sie sogar als Marionette für seine Kolonialpolitik gegen die 
Interessen ihrer Heimat. 

Der innere Konflikt Salmes, „zwischen den Welten“ hin- und hergerissen zu 
sein, brachte sie zum Schreiben. Zu Lebzeiten veröffentlichte sie im Jahr 1886 
die „Memoiren einer arabischen Prinzessin“, die eine große Öffentlichkeit 
erreichten. Das Buch liest sich als Reise Salmes in ihre eigene Kindheit, die den 
„Nordländern“ ein realistischeres Bild über die muslimische Welt eröffnen 
sollte. Die „Briefe nach der Heimat“ verfasste sie als eine Art persönliches 
Tagebuch, mit dem sie sich ihre Schwierigkeiten mit den „Nordländern“  von 
der Seele schreibt: Sie ist verletzt über die Kälte der Christen ihr gegenüber 
und erstaunt über die Unfreiheit der Frauen. Sie ist schockiert  über die 
Brutalität des Deutsch-Französischen Krieges und den alltäglichen 
Militarismus in der kindlichen Erziehung. Sie zeigt sich empört  über die 
christliche Ignoranz gegenüber ihrer muslimischen Kultur. Als ihre Kinder 
erwachsen waren, wandte sie sich von Deutschland ab und lebte in Jaffa und 
Beirut. Erst am Ende ihres Lebens zog sie zu ihrer jüngsten Tochter Rosalie 
nach Jena, wo sie 1922 begraben wurde -  mit einer Handvoll Sand aus 
Sansibar. 

Wir hatten eine Dora in Südwest 

Der Dokumentarfilm greift ein meist unbeachtetes Kapitel in der deutschen 
Kolonialgeschichte auf: der Einsatz  der Frauen  zur Gewähr rassischer 
Vorherrschaft in Südwestafrika. Ihre Auswanderung als Dienstmädchen und 
spätere „Bräute“ in die ehemaligen deutschen Kolonien wurde gerade in der 
postkolonialen Zeit zwischen den beiden Weltkriegen verstärkt gefördert. Die 
Ausbildung erfolgte in der kolonialen Frauenschule in Rendsburg (1926-
1945), deren Gründung auf den „Frauenbund der Deutschen 
Kolonialgesellschaft“ zurückging. Deren Geschichte und die Lebenswege 
ehemaliger Schülerinnen, der „Kolos“, bilden den Mittelpunkt des Filmes.  Die 
Wechselwirkung zwischen historischer Erzählung  und den Erfahrungen wie 
Erinnerungen der Frauen, die noch in den 90er Jahren im heutigen Namibia 
lebten, wird anhand von zwei Erzählebenen verdeutlicht. Historische 
Archivaufnahmen und „Reenactment“-Szenen machen die Geschichte der 
Deutschen Kolonien in Südwest und die Anfänge des Frauenbundes lebendig. 
Ausschnitte aus einem Werbefilm über die Frauenschule aus der  NS-Zeit 
(1927), in dem die befragten Frauen teilweise selbst zu sehen sind, sind der 
Ausgangspunkt für die Interviews mit den Frauen, über ihre Schulzeit und das 
spätere Leben in Namibia. Auch in den 90er Jahren verteidigen sie noch ihre 
angeblich kulturell-rassische Überlegenheit gegenüber den Einheimischen. Die 
Aussagen der Frauen werden konterkariert mittels Aussagen von  schwarzen 



Frauen über  das Verhalten ihrer „weißen Herrinnen“, wie auch von den 
Töchtern der „Kolos“. 

Anhand der Geschichte des Frauenbundes wird deutlich, welch aktive Rollen 
Frauen selbst, die meist aus dem gehobenen Bürgertum und Adel kamen, bei 
dem Einsatz der weiblichen Kolonialfrau als rassenbiologische „Waffe“ 
und  Wächterin der sozialen Vorherrschaft  spielten. Bereits  die Gründung des 
Kolonialen Frauenbundes ging auf die Unterstützung der Schutztruppen, die 
den Aufstand der Hereros und Namas aufs Grausamste niederschlugen, 
zurück. Fortan übernahm der Frauenbund die Stellenvermittlung von 
deutschen Frauen in die Kolonien – spätere Heirat nicht unerwünscht!  Die 
Idee der Kolonialen Frauenschule  beruhte darauf, den Anteil der Frauen 
aus  dem Bürgertum und Adel zu fördern. Dort sollten die „höheren“ Töchter 
lernen, Arbeiten von Hausangestellten zu verrichten – mit dem Unterschied, 
dass ihr Status durch die propagierte Überlegenheit ihrer Rasse gegenüber 
den einheimischen Angestellten aufgewertet wurde. Dieser Widerspruch 
zwischen propagierter Freiheit und weiblicher unterprivilegierter Arbeit zieht 
sich durch alle Aussagen der ehemaligen Schüler/innen: Die von den Frauen 
genannten Motive, wie Abenteuerlust, Freiheitsverlangen und Ausbruch aus 
bürgerlichen Konventionen werden entzaubert, wenn die Frauen von ihrem 
Alltag in den Kolonien erzählen. Ihr Tätigkeitsfeld war eng begrenzt auf den 
Haushalt und die Erziehung der Kinder. Offenbar werden die rassistischen 
Orientierungen, mit denen die Frauen dem „Abenteuer in der Fremde“ 
begegneten. das sie nach wie vor beharrlich als des „weißen Mannes Land“ 
ansehen. Außer einer kritischen Stimme ist in keinem der Interviews davon 
die Rede, dass es bereits zum Zeitpunkt  ihrer Ankunft keine deutsche 
Kolonialmacht mehr gab, und dass sie die Ziele nationalsozialistischer 
Rassenhygiene  verfolgten. Nach wie vor werden Mischehen mit dem 
Argument der rassischen und kulturellen Minderwertigkeit der Schwarzen 
abgelehnt, auch im Widerspruch  zum Standpunkt der Tochter. Was den 
Frauen letztlich bleibt – und das zeigt sich in den sentimentalen Klassentreffen 
-  ist der Rückzug  aus der historischen und gegenwärtigen Wirklichkeit in die 
Realität der reitenden, schießenden, in allen Handwerken wie im Haushalt 
bewanderten patenten Mädels aus dem Propagandafilm von Paul Lieberenz 
aus dem 1937. 

 Die Regisseurin: Filmo-Biografie 

Tink Diaz wurde 1949 in Hamburg geboren. Nach dem  Studium der Soziologie 
und Kunstgeschichte in England (B.A. University of Leicester, 1973), Kunst- 
und Literatursoziologie (M.A. University of Sussex 1975) folgten ein 
mehrjähriger Forschungsaufenthalt im Sudan und ihre Promotion über 
deutsche Medien-„Entwicklungshilfe“ in Afrika (University of Sussex, 1987). 
Von 1982 bis 1989 arbeitete Tink Diaz als Journalistin und Autorin für die taz 



und den NDR-Hörfunk. Seit 1990 liegt ihr Schwerpunkt  als Regisseurin und 
Autorin im Dokumentarfilmschaffen. 

Filmographie 

Nanook geht baden (Arbeitstitel, in Produktion); Dokumentarfilm (63 Min.) 
für ZDF/arte: 

Lieben Sie Kitsch? Eine Kulturdokumentation für arte/NDR 2009/2010. 

Die Prinzessin von Sansibar. Historische Dokumentation mit Reenactment 
Szenen, NDR/arte 2007. 

Jung. HIV-positiv. WDR/ Menschen hautnah 2007, 45 Min. 

Eine Kommissarin ermittelt. WDR / Menschen hautnah 2004, 45 Min. 

Erst Anny, dann Timmy. WDR / Menschen hautnah 2003, 45 Min. 

Von Genen, Mäusen und Menschen. Langzeitdokumentation für NDR/arte 
2003, 52 Min. 

Das Paradies ist nur gepachtet. Dokumentation, NDR 2000, 45 Min. 

Mit Feuer und Flamme. Reportage, Radio Bremen 1998 - Unter deutschen 
Dächern, 45 Min. 

Die Deutschen im Garten. Dokumentation, NDR 1996, 45 Min. 

Die Wilden kommen!. Dokumentarfilm, ZDF/arte 1994, 30 Min. 

Die schwarze Maria. dokumentarischer Kurzfilm, NDR 1993, 15 Min. 

Wir hatten eine Dora in Südwest. Dokumentarfilm mit re-enactment-Szenen, 
1992, 72 Min., Filmförderung Hamburg und WDR; Verleih: EZEF/ Matthias-
Film Stuttgart 

Wir machen was aus Ihnen. Experimenteller Spielfilm, 12 Min., Hamburger 
Filmförderung 1983 
(Zusammen mit G. Strothman und A. Rupprecht) 

Pressestimmen 

„Die Prinzessin von Sansibar  … Der Dokumentarfilm lässt sowohl die 
ostafrikanische Insel als auch das Deutschland des 19. Jahrhunderts wieder 
aufleben und erzählt auf beeindruckende Weise die dramatische 
Lebensgeschichte einer der ersten Musliminnen und Ausländerinnen in 
Deutschland und ihrer großen Liebe zu einem Deutschen.“ 
(www.arte.de,  2.11. 2007) 



„Rassenwahn in Deutsch-Südwest… Es ist vor allem die Darstellung des 
ungebrochen reaktionären Bewußtseins  in der ehemaligen Kolonie Deutsch-
Südwest, heute Namibia, die Tink Diaz Film … sehenswert macht.“ (Taz, 
28.9.1992) 

„Das Spannende am Dokumentarfilmdebüt von Tink Diaz ist die 
Gegensätzlichkeit der Bilder. Da spricht etwa eine der Kolo-Damen noch heute 
davon, daß schwarze Hausangestellte nicht kochen und nähen könnten, und 
diese Aussage wird kontrastiert mit historischen Filmausschnitten, die 
schwarze Frauen genau bei der Verrichtung dieser Tätigkeit zeigen.“ (NDR, 
Abendjournal vom Freitag; 28.2.1992) 

Hintergrundinformationen 

Zwei besondere Filme über die Deutsch-Afrikanische Kolonialgeschichte 

Tink Diaz beleuchtet mit ihren beiden Dokumentarfilmen sehr 
unterschiedliche Lebenswege von Frauen, die in sehr entscheidender Weise 
von den deutschen Kolonialunternehmungen in Ost- und Südwestafrika 
geprägt waren. Die Erzählungen der Frauen handeln dabei vor allem von der 
Vorgeschichte und den Nachwehen der Zeit zwischen 1884 und 1918, in 
denen das Deutsche Reich als Kolonialmacht agierte. Die „Prinzessin von 
Sansibar“, später mit dem Namen Emily Ruete, floh mit ihrem Mann Heinrich 
Ruete, der für eine der ersten deutschen Handelsvertretungen in Sansibar 
arbeitete, im Jahr 1866 nach Hamburg. Ihr Entschluss für Ehe und Kinder mit 
einem Christen ließ ihr keine andere  Wahl. Im Jahr 1885, kehrte sie als 
Schachfigur in einer politischen Mission Bismarcks nach Sansibar zurück, die 
die Kolonisierung Ostafrikas einläutete. Ihre Tochter Antonie sollte sich 
Jahrzehnte später im Frauenbund der Deutschen Kolonialgesellschaft 
engagieren, zu deren wichtigsten Projekten die Gründung der kolonialen 
Frauenschule in Rendsburg(1927-1945) zählte, die im Mittelpunkt des Film 
„Wir hatten eine Dora in Südwest“ steht. Die Protagonistinnen dieses Films 
erzählen, wie sie, angesteckt von der postkolonialen Sehnsucht, die nach dem 
Ersten Weltkrieg in Deutschland herrschte, sich in der NS-Zeit dort für eine 
Ausbildung als Hausmädchen und spätere Farmersehefrauen entschieden. 

Deutschland als Kolonialmacht zwischen 1884 und 1918 

Die beiden Film verbinden die kolonialen Unternehmungen in Ost- und 
Südwestafrikas, mit denen das Deutsche Kaiserreich zu einer europäischen 
Kolonialmacht avancieren wollte. Im Vergleich zu anderen europäischen 
Ländern geschah dies vergleichbar spät, denn erst mit der deutschen 
Reichsgründung im Jahr 1871 waren dafür die nationalstaatlichen 
Voraussetzungen geschaffen. Private Handelsunternehmungen hatten schon 
länger gedrängt, dass ihre Kolonialunternehmungen eine staatliche 
Absicherung erfahren sollten. Organisiert in Kolonialgesellschaften errichteten 



sie erste Handelskolonien und zwar in Ost wie West mit einem vergleichbaren 
Vorgehen. Zuerst erwarben sie mit Verträgen Landbesitz von einheimischen 
Stämmen, allerdings zu deren Nachteil und mit betrügerischen Methoden. Den 
privaten Landaneignungen folgten Schutzerklärungen seitens des Deutschen 
Reiches, so am 24. April 1884 für das erste vom Bremer Kaufmann Lüderitz in 
Südwest erworbene Gebiet an der Bucht von Angra Pequena. Ein knappes Jahr 
später, am  27. Februar 1885, wurden die ersten kaiserlichen Schutzbriefe für 
Gebietserwerbungen der „Gesellschaft für Deutsche Kolonisation“  (spätere 
Deutsch-Ostafrikanische Gesellschaft) an der Küste Ostafrikas erteilt, im 
Hinterland des Herrschaftsgebietes von Sansibar. Der Sultan von Sansibar 
protestierte und verweigerte seine Anerkennung. Daraufhin kam es im August 
1885 zur Entsendung deutscher Flotten nach Sansibar, um Sultan Bargasz 
letztlich zur Anerkennung des deutschen Protektorats s zu zwingen. Drei Jahre 
später musste Bargaszs Nachfolger, Sultan Syyid Khalifa die gesamte Küste 
und die Stadt Daressalem an die Deutsch-Ostafrikanische Gesellschaft 
verpachten. Aufgrund der brutalen Herrschaftsmethoden der 
Kolonialgesellschaft und deren krimineller Praktiken kam es zum Aufstand 
der Küstenbewohner. Nach der Niederschlagung durch deutsche 
Schutztruppen unter Führung des Offiziers Hermann von Wissmann wurde die 
Handelskolonie im Jahr 1891 unter deutsche staatliche Verwaltung gestellt. 

In Südwestafrika erfolgte die formelle staatliche Inbesitznahme bereits 
unmittelbar nach dem Abschluss der ersten Schutzverträge. Einer der 
eingesetzten Reichskommissare  war Heinrich Göring, der Vater des späteren 
führenden NSDAP Politikers Hermann Göring. Unter seiner Ägide (1885-1890) 
kam es zu weiteren Landerwerbungen.  Im Jahr 1893 begann dann der 
planmäßige Aufbau einer Kolonialverwaltung unter dem ersten Gouverneur 
Theodor Leutwein, die einer rassistischen Herrschaftsvorstellung und dem 
Modell der Ungleichheit einer Apartheid-Gesellschaft folgte. 

Die Kriege in den Kolonien  und ihre Opfer 

In den Erzählungen der Schülerinnen der kolonialen Frauenschule  kommen 
die Einheimischen als Opfer der Kolonialkriege nur am Rande vor, und wenn, 
wird die Dimension der Verbrechen als „Legende“ relativiert. Doch von Beginn 
der Kolonialherrschaft an waren Betrügereien, Mord und Vergewaltigungen 
der sich das Land bemächtigenden deutschen Siedler an der Tagesordnung. 
Die sich immer stärker verdrängt sehende einheimische Bevölkerung wehrte 
sich. Am 12. Januar 1904 erhoben sich die Herero, die neben den Ovambo zu 
den größten Stämmen zählten, und im Oktober die Nama. Dieser Kolonialkrieg 
entbrannte zum Genozid, dem Zehntausende der Herero  und Nama während 
der Kämpfe, durch Flucht und Vertreibung, wie auch aufgrund der 
menschenunwürdigen Zuständen in den Konzentrationslagern zum Opfer 
fielen. Fast zeitgleich und ebenso als Reaktion der systematischen Zerstörung 
der Existenzgrundlage der Einheimischen brach in Ostafrika der Maji-Maji-



Aufstand aus, dem sich rasch andere Stämme anschlossen. Dieser wurde in der 
deutschen Öffentlichkeit weit weniger wahrgenommen, hatte jedoch durch die 
grausame Niederschlagungsstrategie der „verbrannten Erde“ und der 
folgenden Hungerkatastrophe noch eine immense Opferzahl zur Folge, die 
man heute auf 100.000 bis 300.000 schätzt. 

Den Machtverlust für Kolonialdeutschland brachte dann wenige Jahre später 
der Erste Weltkrieg. Die Schutztruppen, die zuvor Völkermord verübt hatten, 
mussten kapitulieren, in Deutsch Südwestafrika bereits am 9. Juli 1915, in 
Ostafrika am 25.11.1918. Die Dimension der Vernichtung traf vor allem in 
Ostafrika  wieder die einheimische Bevölkerung. Hunderttausende starben, da 
sie zwangsweise für die Truppen Transportdienste verrichten mussten oder 
der grassierenden Hungerkatastrophe und Grippeepidemie zum Opfer fielen. 
Mit dem Versailler Vertrag wurde das Ende der Kolonialmacht Deutschland 
besiegelt. Die Gebiete Deutsch-Südwestafrikas (Namibia, Südrand von Caprivi 
von Botswana) und Ostafrikas (Tansania, Ruanda, Burundi, Kongo-Dreieck in 
Mozambique) kamen wie die restlichen Kolonialgebiete in Westafrika (Togo, 
Kamerun, Kapitai und Koba, Mahinland), Witu (südliches Kenia), in Somalia, in 
der Südsee (Neuguinea, Samoa) und in Kotschau (Teil von China) unter das 
Völkerbundmandat. Deutsch Südwestafrika wurde unter Südafrikanische 
Verwaltung gestellt, das Mandat für Deutsch- Ostafrika unter Belgien, 
Großbritannien und Mozambique aufgeteilt. Bis heute hat sich keine deutsche 
Regierung für die Massenverbrechen offizielle entschuldigt. 

Frauen als „alternative Kriegsmittel“ und die Rolle der kolonialen 
Frauenschulen 

„Das Erscheinen der Dame, welche zugleich die Schwester des Sultans und 
Angehörige des Deutschen Reiches ist, unter dem besonderen Schutz Eurer 
Majestät, wird sich in der einen oder anderen Weise als ein Mittel zu 
Verhandlungen in unserem Interesse verwerten lassen.“ Diese Empfehlung 
richtete Reichskanzler Bismarck im April 1885 an Kaiser Wilhelm I. Gemeint 
war Prinzessin Salme, alias Emily Ruete. Deren Bitte  um Vermittlung, die sie 
an die deutsche Reichsregierung richtete, war naiv angesichts des erwachten 
kolonialpolitischen Interesses an den Sansibarischen Gebieten in Ostafrika. So 
wurde sie, wenn auch ungewollt, zu einer Marionette, die der Unterwerfung 
des sansibarischen Selbstbewusstseins, dienen sollte. Fast zwanzig Jahre 
später, auf dem Höhepunkt deutscher Kolonialherrschaft und während der 
physischen Vernichtung eines großen Teils der einheimischen Bevölkerung, 
beschlossen die Kolonialverwaltungen in  Südwest (1905)  und Ostafrika 
(1906) das endgültige Verbot der Mischehen. Die Existenz „rassischer 
Mischlinge“ – die Kinder von Salme hätten dazu gezählt – wurden als  Gefahr 
für die „Reinhaltung der deutschen Rasse“ und der deutschen 
Vormachtstellungangesehen. Nun ergab sich auch für die deutschen Frauen im 
„Männerprojekt“ Kolonisation eine klare Aufgabe. Adda, Freifrau  von 



Liliencron war mit der Gründung des „Frauenbundes der  Deutschen 
Kolonialgesellschaft“ dieser  Aufforderung nachgekommen. In der Zeitschrift 
„Kolonie und Heimat“ schrieb sie 1908: „Der deutsche Soldat hat das Land mit 
dem Schwerte erobert … die deutsche Frau ist dazu berufen und imstande das 
deutsche Volk zu erhalten“.  Ein Vierteljahrhundert später lobte Oberstabsarzt 
Dr. Philalethes Kuhn die Arbeit des Frauenbundes in der Zeitschrift „ Die 
Frauen und die Kolonien“ (Juli 1933). Der koloniale Frauenbund hätte 
herausragende Pionierarbeit im Sinne der völkischen Arbeit nach 
rassenhygienischen Grundsätzen geleistet, und damit den Untergang der 
Deutschen in Südwest eher verhindert als die Waffen. Maßgeblichen Anteil 
wurde der kolonialen Frauenschule in Rendsburg zugesprochen, die zwischen 
1927 und 1945  ausreisewillige Frauen in Haushaltsführung, der 
landwirtschaftlichen Arbeit und vor allem der Beaufsichtigung des 
einheimischen Personals in den Kolonien ausbildete. Die Frauen sollten als 
„Hüterinnen des deutschen Herdes“ ein „Hort des Deutschtums“ gestalten.  

Die koloniale Frauenschule bot mit ihrem  vormodernen, rassisch und 
nationalistisch ausgerichteten Frauen- und Gesellschaftsbild, das dem 
Lehrplan  zugrunde lag, einen Anker für die vom Kaiserreich bis zur NS-Zeit 
überdauernden postkolonialen Bewegungen. Dabei war sie erfolgreicher als 
ihre Vorläufer in der noch aktuellen Zeit des Kolonialismus. Bereits unter dem 
Einfluss der Kolonialkriege bestand zwischen 1908 und 1910 die „Koloniale 
Frauenschule“ in Witzenhausen, in unmittelbarer Nachbarschaft zu der seit 
1898 bestehenden Deutschen Kolonialschule für spätere Farmer. Sie wurde 
mangels weiblicher Interessenten bereits nach zwei Jahren wieder 
geschlossen. Die zweite Frauenschule in Bad Weilbach bestand zwischen 1911 
und 1914. Die erfolgreichste Entwicklung erfuhr die Rendsburger 
Frauenschule unter dem Nationalsozialismus. So stieg die Anzahl der Frauen 
pro Kurs von den anfänglichen 8 im Jahr 1927 auf 140 im Jahr 1942. Einer 
ihrer Förderer war der Nationalsozialist Franz Ritter von Epp, der schon an 
der Niederschlagung des Herero-Aufstandes beteiligt war und die NNS-
Gleichschaltung der Kolonialgesellschaft vollzog. Die Frauenschule vollzog 
auch bereitwillig die spätere Wende der nationalsozialistischen 
Kolonialbestrebungen nach Ausbruch des Zweiten Weltkrieges. Statt Afrika 
sollten die Frauen nun die Kolonisierung des Ostens Europas auf Seiten der SS 
unterstützen. Nach Kriegsende wurde die Kolonialschule geschlossen, ihr Geist 
wurde durch die Aktivitäten der Ehemaligen am Leben erhalten. 

Eine Biografie zwischen beiden Filmen - Antonie Brandeis, geb. Ruete 

Die Biografie von Antonie Brandes verbindet  die Frauenerfahrungen in 
beiden Filmen: Sie erfuhr als Tochter der Prinzessin Salme, was es heißt 
„zwischen zwei Kulturen“ als Muslimin in der Kolonialmacht Deutschland 
leben zu müssen. Dann erfuhr sie als Ehefrau eines deutschen 



Kolonialbeamten das Leben in den Kolonien und engagierte sich für die Ziele 
der kolonialen Frauenschule in Rendsburg. 

Antonie wurde am 24. März 1868 als Tochter von Prinzessin Salme und ihrem 
Mann Heinrich Ruete in Hamburg geboren. Nach dem frühen Tod des Vaters, 
Antonie war gerade zwei Jahre alt, konnte sich die Mutter das Leben in 
Hamburg nicht mehr leisten. Sie zogen von Hamburg nach Dresden (1872), 
Rudolfstadt (1877) und Berlin (1880). Antonie blieb, wie auch ihren 
Geschwistern, die Herkunft der Mutter lange Zeit verborgen. Sie erfuhr erst in 
der Schule, dass ihre Mutter eine „wirkliche Prinzessin“ war. Später folgte 
Antonia der Mutter nach Jaffa (1892) und Beirut (1898). Dort heiratete sie Im 
Alter von 30 Jahren den Offizier Eugen Brandeis, einen deutschen 
Kolonialbeamter. Mit der Ehe fand sie Eingang in die Wilhelminische 
Gesellschaft, doch die Orientierung nach der „anderen Welt“ ihrer Mutter 
blieb. Bis 1908 war sie an der Seite ihres Mannes auf den Marshall-Inseln, der 
dort als Gouverneur eingesetzt war, und brachte zwei Töchter zur Welt, Marie 
Margarethe (1900) und Julie Johanna (1904). Antonie entwickelte dort ihre 
eigene ethnographische Passion, die man nicht unbedingt  von einer 
Kolonialbeamtengattin erwartete. Sie schrieb darüber in der Deutschen 
Kolonialzeitung: „Die Marshall-Inseln sind ununterbrochen drei Jahre und 
dann nochmals zwei Jahre meine Heimat gewesen. … Oft begegnete ich 
Kopfschütteln und erstaunten Fragen, wie es denn möglich sei, so lange auf 
einer kleinen Insel zu leben, es müsse doch trostlos langweilig sein. … Nun bin 
ich der Ansicht, dass es nicht in allen Fällen ausschließlich die Verhältnisse 
sind, die die Menschen formen, sondern auch was er selbst aus ihnen macht 
und wie er ihnen entgegen tritt". Sie begann, wie ihre Mutter zu publizieren. 
Im Jahr 1902 erschienen ihre „Südseebilder„ und fünf Jahre später das 
„Kochbuch für die Tropen. Nach langjähriger Erfahrung 
zusammengestellt.“  Ihr Mann besaß nicht Antonies Neugier und 
Aufgeschlossener gegenüber der „ fremden Welt“, sondern war agierte als 
rücksichtsloser  Vertreter des kolonialen Herrschaftsanspruches. Aufgrund 
seiner Brutalität gegenüber den Einheimischen wurde er sogar vorzeitig von 
den Marshall Inseln abberufen. 

Zurück in Berlin schloss sich Antonie 1908 dem „Frauenbund der deutschen 
Kolonialgesellschaft“ an und verfolgte weiter ihre ethnographischen Studien. 
Im Jahr 1912 beteiligte sie sich an der Ausstellung „Frau und Beruf“ des 
Deutschen Hygienemuseums Dresden. Aus ihren Schriften wird allerdings 
auch deutlich, dass Antonies Neugier und Toleranz gegenüber dem „Fremden“ 
nicht  frei war von dem im Frauenbund gepflegtem kulturellen 
Überlegenheitsgefühl  gegenüber den „Eingeborenen“. 

Nach dem Ersten Weltkrieg  trennte sie sich von ihrem Mann und zog nach 
Hamburg. Dort setzte sie sich in der Hamburger Abteilung des 
Frauenbundes  vor allem für die Errichtung der deutschen Frauenschule in 



Rendsburg ein.  Nach deren Eröffnung 1926 saß sie bis 1933 im Schulbeirat. 
Dann musste sie der nationalsozialistischen Gleichschaltung weichen. 

Didaktische Hinweise 

Beide Filme empfehlen sich für den schulischen Einsatz (ab 9. Jgst.) wie auch 
für die außerschulische Bildungsarbeit für folgende Bereiche und 
(Themenfelder):  Geschichte (Kolonialgeschichte, Wilhelminisches Kaiserreich, 
Erster Weltkrieg, Geschichte der Afrikaner/innen in Deutschland; 
Nationalsozialismus, Gender-Geschichte, Rassismus und Eugenik, 
Völkermord), politische und kulturelle Bildung (Apartheidsysteme, 
Völkerrecht , Interkulturalität) und Ethik/Religion (Islam und Christentum; 
Menschenrecht und Menschenwürde, Rolle der Kirchen/Religionen im 
Kolonialismus). 

Folgende didaktischen Anregungen greifen das Konzept beider Filme auf, das 
konkrete Biografien und die Erfahrung von Frauen in den Mittelpunkt stellt. 

Wie veranschaulichen die Filme Geschichte und subjektive Erfahrung? 
Dieser Frage bietet sich an, wenn man ausgehend von den filmischen, 
ästhetischen Formen, die inhaltliche Aussage untersuchen möchte. In beiden 
Filmen arbeitet die Regisseurin mit der für  zeitgeschichtliche 
Dokumentarfilme typischen Form der Kompilation, dem Zusammenschnitt 
aus  historischem Archivmaterial und Zeitzeugenaussagen. Zusätzlich 
verwendet die Regisseurin Reenactment-Szenen, d.h. nachinszenierte Szenen. 
Folgende Fragen können in Verbindung mit ausgewählten Standfotos und 
Filmausschnitten diskutiert werden. 
Welche Funktionen haben diese einzelnen ästhetischen Bausteine für die 
Aussage des Filmes?  Welche eignen sich für die Vermittlung historischer 
Fakten und Ereignisse? Welche Formen eigenen sich für die Vermittlung der 
Erfahrungen und  Meinungen der beteiligten Menschen/Protagonisten? 
Gelingt es, das Geschehen als historisch authentisch bzw. glaubwürdig 
darzustellen? Welcher Unterschied besteht zwischen den Aussagen der 
Experten und den der Zeitzeugen? Bei „Dora in Südwest“ wird Kritik an den 
Aussagen der ehemaligen Schülerinnen deutlich, ohne, dass diese ein 
Komment ausspricht, wie gelingt dies der Regisseurin? 
Wie unterscheiden sich die Frauenerfahrungen „in der Fremde“ in den beiden 
Filmen? 
In dem Film „Wir hatten eine Dora in Südwest“ singt eine Herero Frau das 
Wiegenlied: „Du weißes Kind von weißen Hirten, bist nun ein Buschmann in 
Hereroland, einsam bist du, denn deine Heimat ist ein fremdes Land, deine 
Großeltern sehnen sich nach dir.“ Diese Strophe benennt die Einsamkeit, 
die  trotz der sehr unterschiedlichen Erfahrungen  in beiden Filmen zum 
Ausdruck kommt. Die Einsamkeit und Zerrissenheit Salmes wird durch die 
ablehnende Haltung der Wilhelminischen Gesellschaft verstärkt, die der 
Kolonialfrauen beruht dagegen auf der eigenen ablehnenden Haltung 



gegenüber dem „Fremden“ in Namibia. Sie weigern sich anzuerkennen, dass 
es  „Hereroland“ und kein Kolonialland mehr ist. Mit folgenden Fragen können 
die unterschiedlichen Frauenerfahrungen erkundet und verglichen werden: 
In beiden Filmen folgen die Frauen den Männern in „die Fremde“.  Wie lassen 
sich diese Situationen und die jeweiligen Umstände vergleichen? Welche 
Rollen nehmen die Frauen jeweils an der Seite der Männer ein? Inwiefern 
konnten die Frauen dies eigenständig entscheiden? Wie schätzen die 
Frauen  selbst den unterschiedlichen Status der Frauen in den beiden Welten 
ein? Welche Bedeutung hat „Freiheit“ für das jeweilige Selbstbild der Frauen, 
würden Sie die Frauen als emanzipiert bezeichnen? 
In beiden Filmen äußern sich die Frauen auch politisch, vor allem auch in 
Bezug auf ihre Haltung gegenüber Kriegen: Wie äußert sich Salme gegenüber 
dem Deutsch-Französischen Krieg, wie die „Kolonialfrauen“ hinsichtlich der 
Kolonialkriege und den Verbrechen der Nationalsozialisten? Wie bewerten Sie 
diese Aussagen? 
In beiden Filmen denken die Frauen über die Weitergabe von Traditionen an 
die folgenden Generationen nach. In welcher Weise haben Ihre Kinder diese 
Orientierungen für ihr eigenes Leben „zwischen den Welten“ (nicht) 
übernommen? Vergleichen Sie dazu die Biografie über die Tochter von Salme 
(s. Katen Antonie Brandeis) und die Aussagen der Töchter in „Wir hatten eine 
Dora in Südwest“. Was meine  Sie, was hat sich in der  weiter folgende 
Generation der Enkel verändert? 

Literaturhinweise und Links 

Bake, Rita (Hrsg.), Hamburg-Sansibar. Sansibar-Hamburg. Hamburgs 
Verbindungen zu Ostafrika seit Mitte des 19. Jahrhunderts, Hamburg 2009. 
Diaz, Tink, Eine Hand voll Sand aus Sansibar. Emily Ruete geb. Salme 
Prinzessin von Oman Linne, Karsten, Deutschland, jenseits des Äquators, 
Berlin 2008. 
Ruete, Emily geb. Prinzessin Salme von Oman und Sansibar, Briefe nach der 
Heimat, hg. und mit einem Nachwort von Heinz Scheppen, Berlin/Bodenheim 
1999. 
Diess., Leben im Sultanspalast. Memoiren aus dem 19. Jahrhundert, hg. und 
mit einem Nachwort von Annegret Nippa, Frankfurt a.M. 2000. 
Siegle, Dorothea, "Trägerinnen echten Deutschtums". die Koloniale 
Frauenschule Rendsburg, Neumünster 2004. 
Zimmerer, Jürgen/Zeller, Joachim (Hrsg.),  Völkermord in Deutsch-
Südwestafrika. Der Kolonialkrieg (1904–1908) in Namibia und seine Folgen, 
Berlin 2003. 

Links: 

Die Website der Regisseurin: www.tinkdiaz.de 
Ein Bericht über den Stand der politischen Auseinandersetzung mit den 
deutschen Kolonialverbrechen in Namibia: http://www.fr-online.de/politik/-



kolonialverbrechen-in-deutsch-suedwestafrika--jeder-herero-wird-
erschossen-,1472596,11740870,item,0.html 

 


