
Zombies 

Experimentalfilm von Baloji 
Belgien, DR Kongo 2019, 15 Minuten, OmU 

Inhalt 

Am Ende sind wir da, wo alles angefangen hat. Das ging schneller als gedacht. 
“Ich bin in der Avenue Kaniama” – “Schon?” –  “Da wo alles angefangen hat.” –
  “Wer hat’s gedreht?” –  “Ich! Aber sie glauben nicht, dass ich alles allein 
gemacht habe.” Einer der Protagonisten des Films, der Künstler und Musiker 
Baloji selbst, der im Film im wechselnden Outfit auftaucht, tippt 
Kurznachrichten in sein Mobiltelefon, die als Textblasen auf dem Bildschirm 
aufpoppen. In gelber Hose und einem gelben T-Shirt –  auf dem Rücken 
leuchtet in Großbuchstaben UBIQUITY (Allgegenwart) –  steht er auf einem 
weiten, vermüllten Areal. Im Hintergrund Wohnhäuser, vor ihm liegt der tot 
aussehende Körper eines Mannes im weißen Anzug, den er eben von seiner 
Schulter abgerollt und zu Boden geworfen hatte, der kurz vorher noch auf 
einer Sänfte durch die Straßen getragen und als neuer politischer 
Hoffnungsträger gefeiert worden war. 

Der Anfang vor dem Anfang 

In der Avenue Kaniama hat tatsächlich alles angefangen, lange vor Beginn des 
Kurzfilms "Zombies". "Das Haus meiner Mutter war ursprünglich in der 
Avenue Kaniama, in Katuba, einem Viertel von Lubumbashi. Als ich nach 25 
Jahren versucht habe, sie zu treffen, konnte ich ihre Hausnummer nicht finden. 
Die Straße wurde schmaler und schmaler bis wir mit dem Auto nicht mehr 
weiter kamen. Aber dann bin ich ausgestiegen und begann zu laufen, und am 
Ende hab‘ ich sie schließlich gefunden.“ Lubumbashi, die Metropole der 
Bergbauindustrie im Süden der Demokratischen Republik Kongo taucht in 
deutschen Medien allenfalls als Schauplatz für Dysfunktionalität auf. 
Hauptstadt der ehemaligen Provinz Katanga, jener Region, die sich in den 
1960ern unter Moïshe Tshombe von der national und Pan-Afrikanisch 
orientierten Politik des ersten, visionären Präsidenten des Landes, Patrice 
Lumumba, abgespalten hatte. Die Provinz ist vor allem für ihren Reichtum an 
Rohstoffen bekannt, wie Kobalt, Kupfer, Zinn, Uran und Diamanten—und 
damit für systematische Ausbeutung, blutige Intrigen, Krieg und Korruption. 
Im Jahr 2015 wurde sie unter der Präsidentschaft von Joseph Kabila wiederum 
gewaltsam aufgeteilt, in die vier Provinzen Haut-Katanga, Haut-Lomani, 
Lualaba und Tanganyika. 

All das hallt nach auf Baloji’s letztem Album, 137 Avenue Kaniama – vor allem 
in dem elf minütigen Requiem mit dem Titel “Tanganyika”, was je nach 
Betonung und Wiederholung auch klingt wie „Guernica“. Vor gut vierzig Jahren 
ist der Musiker in der Avenue Kaniama geboren worden, 1978, im Alter von 



drei, vier Jahren wurde er von seinem Vater nach Belgien geholt. Dort ist er 
aufgewachsen, erst in Oostende, dann in Liège/Lüttich. Oostende wird für ihn 
zur Stadt in der Marvin Gaye in den 1970er Jahren Zuflucht gefunden hatte 
und über diesen Umweg wird sie zur Quelle der Inspiration (“Oostende 
Transit”). Mit fünfzehn verlässt Baloji die Schule, zieht von zu Hause aus, wird 
MC Balo und gründet seine erste Band, Starflam. Mit ihrem dritten Album hat 
die Hip-Hop Combo schließlich Ende der 1990er Jahre Erfolg, mit dem Erfolg 
kommen die Streitereien und MC Balo verlässt die Gruppe, hört auf Musik zu 
machen. Auch seine Mutter hatte in Lubumbashi von der Karriere ihres Sohnes 
Wind bekommen, ihn im Fernsehen gesehen und schreibt ihm einen Brief. Das 
ist 2004. Er sei nie in den Kongo zurückgekehrt, es würde doch mal Zeit. Baloji 
macht sich auf den Weg. Nichts wurde so wie er sich das vorgestellt hatte, aber 
es wird der Beginn einer neuen Phase in seiner Karriere. 

Die Tonspur des Kurzfilms "Zombies" ist eine Auskoppelung von zwei Stücken 
des Albums 137 Avenue Kaniama. “Spotlight” und “Glossine” gehen hier 
ineinander über, verbunden und erweitert durch längere Instrumental-
Passagen –  Klavier, Bass –  die sich der Stimmung der jeweiligen twilight-zone 
anpassen, der Abend- und Morgendämmerung. Die Handlung kristallisiert sich 
als Arrangement in jeder Szene, jedem Bild; sie schichtet sich in Anspielungen, 
Stil, Kostümen, Haltungen –  nichts wird auserzählt. Gedreht wurde der Film 
allerdings nicht in Lubumbashi, sondern in Kinshasa und die Avenue Kaniama 
wird auf diese Weise zur Fiktion. Wir folgen verschiedenen Figuren, Farben 
und Symbolen durch die Stadt, begleitet und vorangetrieben von Tönen, Beats, 
Melodien, Rhythmen, vom Herrensalon über die Straßenkreuzung, zur 
Tanzfläche eines Nachtklubs und wieder hinaus, zu einem Damensalon, und 
wieder hinaus auf die Straße, bis wir an einem Kanal und der Avenue Kaniama 
landen. 

Vom Herrenfrisör zum Nachtclub 

"Zombies" beginnt in einem Frisörsalon für Herren. Bevor wir den Salon als 
einen Ort erkennen, hören wir das Surren einer Klimaanlage, das Klackern der 
Ventilatoren und das Knistern flackernder Neonlichtröhren, jeweils bis zur 
Unschärfe und Unkenntlichkeit in Nahaufnahme. In die Alltagsgeräusche 
mischt sich ein Pfeifen, eine Melodie, mit dem Surren eines Rasierers, bis ein 
kahl rasierter Kopf in Großaufnahme auftaucht, daneben ein Mann in einem 
langen, flauschig, gelben Kunstpelzmantel, der sich mit hochgerecktem Kinn 
im Spiegel begutachtet, seinem Kurzhaar Bart den letzten Schliff verpasst. 
Durch das Fenster werden im Hintergrund gelbe Minibusse sichtbar, die 
kreuz-und-quer stehend den Verkehr ins Stocken bringen. Ein Mann, auf 
einem Frisörstuhl sitzend, fängt an, mit hoher Stimme zu singen, A capella. 

Angestrahlte Gesichter 
Alle leuchten 
Hängen an ihren Handys 



Nur für Selfies 
Jungs und Mädels 
Niemand tanzt mehr 
Jeder steht jetzt im Spotlight 

Keine Minute ist vergangen, der Mann im gelben Mantel verlässt den Salon, 
tritt in der Abenddämmerung auf die Straße und mit ausladenden Schritten 
durchquert er die Stadt. Die Kamera folgt ihm aus verschiedenen Winkeln, 
übernimmt zwischendurch seinen Blick, bewegt sich mitten durch den 
Autoverkehr, vorbei an Straßenverkaufsständen, vorbei an jungen Männern, 
die nachts auf der Straße an Computern sitzen oder sich leuchtende Telefone 
mit ausgestreckten Armen vor’s Gesicht halten. Eine weitere Minute später ist 
der Mann in Gelb im Nachtclub angekommen, nach einer Sekunde Stille 
beginnt der erste pulsierende Song, “Spotlight”, mit den Worten: „Have you a 
charger?“ (Hast Du ein Ladegerät?). 
In Großbuchstaben, in gelber Schrift, steht Leinwand füllend das Wort 
CLICKBAITS, was so viel heißt wie ‚Klick-Köder‘. Der Beat gibt den Takt vor: 
Für die nächsten zwei Minuten wird Zombies zum Musikvideo. 

 
Angestrahlte Gesichter 
Alle leuchten 
Hängen an ihren Handys 
Nur für Selfies 
Jungs und Mädels 
Niemand tanzt mehr 
Jeder steht jetzt im Spotlight 
Dein Gesicht blinkt auf 
Spotlight 
Du tanzt nicht, nein, du hämmerst rum 
Spotlight 
Pixeliger Spiegel 
Lahme Füße 
Träumen von der Allgegenwart. 

Der kritische, vorwärtstreibende Liedtext –  gesungen, gereimt auf 
Französisch, beim Refrain im Wechsel mit Kiswahili, gemischt mit Satzfetzen 
auf Englisch –  auch eingeblendet als Untertitel, wird von schnell 
geschnittenen Bildern begleitet. Diese Bilder bestätigen was wir hören und 
lesen –  jeder tanzt für sich allein, kein Paartanz, kein Gesellschaftstanz, jeder 
und jede scheint nur an Selbstdarstellung und Spiegelung interessiert, mit 
Selfie Stick und Kamera zugange. Zugleich ist jeder Tanzschritt und jede 
Armbewegung so genau getimt und unbeschwert auf Rhythmus geschnitten, 
inmitten leuchtender, blickender Lichter, in Rot, Blau, Silber, Grün, bis zum 
Crescendo, dass es schwer ist, sich dem Zauber, der Attraktivität der 



Bildoberfläche zu entziehen, und die Komplexität der widersprüchlichen 
Reibung auf Anhieb zu erfassen. 

In einer Megabyte-Fata-Morgana 
Angestrahlte Gesichter 
Alle leuchten 
Hängen an ihren Handys 
Niemand tanzt mehr 
Jeder steht jetzt im Spotlight 
Speicher, Screenshot 
Wörter teleportieren uns 
VIPs, Easy Jetsetter 
Hier und woanders sein 
Wir drehen den Daumen 
Um unbemerkt zu entwischen 
Für alle Geldbörsen, alle Egos 
Ein Alter-Ego-Jahrmarkt. 

Dass die Folgeerscheinungen der "Selfie-Krankheit” womöglich nicht so 
harmlos sind, wie die fröhlichen Tanzrhythmen uns glauben machen wollen, 
zeigen nach und nach auftauchende, surreal wirkende Störfaktoren, die ein 
zersetzendes, unsichtbares Alltags- und Umweltproblem an die Oberfläche 
bringen. Manchmal sind es nur Gesten, Handbewegungen, die sich aus einer 
harmlosen Armdrehung heraus zum militärischen Gruß formieren, zum 
Boxschlag ausholen, zum Roboter mutieren. Dann tauchen immer wieder 
deplatzierte Figuren auf, als seien sie “im falschen Film” gelandet: komplett in 
weißer Schutzmontur gegen jede Form von Vergiftung oder Seuche gerüstet; 
im zotteligen Bastkleid, auf dem Kopf ein Motorradhelm, gespickt voller 
kleiner Muscheln; mit einer VR-Brille auf der Nase. Ein versprengter General 
aus einer anderen Zeit, mit fransigen Schulterpolstern, und Luftballons in der 
Hand. 

Vom Nachtclub zum Salon für Damen 

Am Ende des Stücks löst sich eine Figur aus der Gruppe, wie schon im 
Herrensalon, und verlässt den Club. 
Die Kamera folgt nun einer Frau durch einen langen Gang und gelangt in der 
Morgendämmerung auf eine noch recht verlassene Straße. Die Einstellung 
bleibt für einen Moment an einer Mauer hängen mit der Aufschrift “Service 
D’Echographie”, davor eine ausrangierte Badewanne –  ein Arrangement wie 
ein Gemälde belgischer Surrealisten. Wie die Kamera am Anfang dem Mann in 
Gelb folgte, folgt sie nun der Frau in Rot. Wieder vorbei an derselben 
Straßenkreuzung, auf der Mitte eine Roboter-Ampel, eine Art 
Verkehrspolizist-Statue, gespickt mit verschieden großen Bildschirmen, 
womöglich Überwachungskameras. Für eine Sekunde lässt sich “der General” 



aus dem Nachtklub erkennen, mit kunstvoll gefaltetem, fragil wirkenden 
orange-farbigem Hut. Im Kostüm steckt wieder der Künstler Baloji. 

Im Laufen beginnt die Frau sich umzuziehen. Sie zieht sich eine Perücke mit 
bis zur Hüfte reichenden Haaren vom Kopf und darunter erscheint eine 
moderne Kurzhaarfrisur; sie schnallt ihren Gürtel ab, zieht ihr rotes Kleid aus 
und streift sich stattdessen ein gelbes (!) T-shirt über, mit einer Aufschrift in 
Großbuchstaben auf dem Rücken: “has left the group” (hat die Gruppe 
verlassen). Ihr Weg führt sie weg von den Hauptstraßen, durch enge sandige 
Nebenwege, bis sie einen Frisörsalon für Damen erreicht. Eine streng 
dreinblickende Frisörin, die man für die Chefin halten könnte, lässt sie schon 
durch ihren Gesichtsausdruck wissen, dass sie zu spät ist, kommentiert ihr 
dann aber hinterher, "Um die Zeit fängt die Chefin an!” und zischt dabei 
unverhohlen wie eine Schlange.  

Eine Kundin sitzt vor ihr im Schulterfreien, weißen Kleid, mit fein drahtig 
gezwirbelten Haaren die abstehen wie Antennen, und betrachtet sich in ihrer 
Mobiltelefon-Kamera. Mit dem nächsten Satz wird das Familienverhältnis 
offengelegt: eine Tante frisiert ihre Nichte. “Mit der Frisur hast du 
Fernsehempfang!” Und setzt ihrer Nichte recht grob einen goldenen Haarreif 
auf den Kopf, gespickt mit Stacheln und darauf montiert, angemalte, 
“historische” Handys. Darauf entspinnt sich ein giftiger Schlagabtausch über 
Frisuren, Moden und Generationen:   

“Meine Haare sind nicht geglättet”, protestiert die Nichte. “Ihr Kinshasa girls 
lasst nicht gern Luft an eure Haare. Durch die Perücken brechen sie.”, 
antwortet die Tante. “Mama-Perücken sind out. Krauses Haar ist angesagt” / 
“Meinst du, Männer stehen auf Landeier? Selbst Serena Williams trägt's glatt.” 
/ “Tantchen. Hier, siehst du das Foto? Auf Facebook bekomm ich dafür 3000 
Likes.” 

Agonie –  in Bewegung 

Mit einer Nahaufnahme vom Handy-Antennen-Haarreif beginnt auch das 
nächste Stück: “Glossine”. “Zombie” raunt eine Stimme zum Auftakt. Als 
beginne ein neues Kapitel, erscheint in Großbuchstaben das Wort “Repulsive” 
(abstoßend). Die gelbe Schrift liegt über dem Rücken der jungen Frau, die eben 
noch im Frisörstuhl gesessen hat. Sie rollt ihre Schultern als sei sie aus einer 
Schockstarre erwacht, als wolle sie testen ob alle Muskeln noch funktionieren, 
als rüste sie sich zum Kampf. 

Während das erste Stück “Spotlight” in seinen Bewegungen eher mit 
filmischen Elementen spielt, mit dem Gang durch die Stadt eine neo-
realistische Referenz anklingen lässt, werden mit “Glossine” verdichtete 
Stilleben, fotografisch-surreale “Gemälde”, in rascher Abfolge auf Rhythmus 
und Textzeilen geschnitten. Die Rahmung, das Styling und die Hintergrund-



Inszenierung erinnern an westafrikanische Studiofotografie. Mit direktem 
Blick in die Kamera lösen sich die Figuren jedoch aus der starren Haltung und 
geraten in Bewegung, wobei die Kamera ihre Position behält. Dabei wird 
innerhalb von knapp vier Minuten ein weiter assoziativer Bogen gespannt, 
vom Frisörsalon bis hin zu einer Demonstration –  die dann wieder das Motiv 
der Bewegung durch die Stadt aufnimmt –  die einen offensichtlich korrupten, 
Geldscheine verteilenden Präsidentschaftskandidaten feiert, der am Ende tot 
auf der Müllhalde liegen wird. Die Bilderfolge entspinnt sich entlang von 
Haltungen, Farben, wendigen Körpern. Immer wieder sehen wir ausladende 
Armbewegungen als wollten die Figuren zum Flug ansetzen. Strahlendes Gelb 
in allen möglichen Schattierungen, als überdimensionale Sonnenblumen-
Ananas, als Anzug, Leggings, Hauswand, gestapelte Plastikstühle, Rüschen. 

“Glossine” heißt übersetzt Tsetsefliege, das sind jene Fliegen, die vor allem in 
Ostafrika die sogenannte Schlafkrankheit übertragen, eine über mehrere Jahre 
hinweg oft tödlich verlaufende Krankheit, die unter anderem zu 
“Schlafstörungen mit Schlaflosigkeit sowie zu Störungen der 
Körperkoordination, der Sprache und der Nahrungsaufnahme” führt, so wird 
es bei wikipedia erklärt. Baloji spielt in seinem Text mit den Begriffen 
medizinischer Symptome, die er metaphorisch in die Nähe gesellschaftlicher 
Symptome rückt, wenn er im Refrain immer wieder eine “tödliche Routine” 
aufruft, “freiwillige Knechtschaft”. Aber auch die Agonie der Selbstzentrierung, 
befördert und unterstützt durch mobile digitale Medien, die unmittelbare, 
globale Kommunikation versprechen und doch zur Vereinzelung und 
Stillstand führen, zugleich aber eine politische Realität spiegeln, die die Flucht 
vor der Realität unterstützt und nicht deren Veränderung. 

Betäubung 
Augen weit offen, tiefer Schlaf 
Zombie 
Du schläfst im Stehen, im Stehen 
Zombie 

Unvermittelt thront ein Mann (Baloji) unter einer Föhnhaube vor einer blauen 
Wand, im gelben Muskel-Shirt und gelber Hose, schräg über dem Oberkörper 
ein Riemen im Leopardenfell-Muster, das an die markanten, vermeintlich 
authentisch afrikanischen Accessoires des ehemaligen Präsidenten Mobutu 
erinnern mag, 1961 als junger General ebenfalls involviert in die Ermordung 
Lumumbas.  Mit reglosem Blick starrt er in die Kamera, die zurückfährt und 
das gesamte Setting freilegt. Rechts und links von ihm hängen verschieden 
farbige Haarverlängerungsproben, Handspiegel bedecken den vor ihm 
stehenden Tisch, davor zwei Ladies in herausfordernd lasziver Pose, die die 
Szene mit auf ihren Selfie-Sticks montierten Mobiltelefon-Kameras wiederum 
zurückspiegeln. Die surreal wirkenden, Tableau-artig arrangierten Stilleben 
rufen dabei nicht nur eine Geschichte der Studiofotografie auf, sondern mögen 



auch auf die Tradition populärer Malerei im Kongo verweisen, wie etwa von 
Tshibumba Kanda-Matulu, ebenfalls aus Lubumbashi, der berühmt wurde, die 
Geschichte der Unabhängigkeit bis hin zur Ermordung Patrice Lumumbas in 
über hundert Gemälden zu erzählen. 

Alles ist verschwommen, verschwommen 
Zombie 
Es ist die Schlafkrankheit 
Unsere Brüder sind im Schlafmodus 
Können nur einen Joint weit denken 
Bässe, Depression 
Killt die Stimmung 
Deine Spucke: Insektenspray 
Tunnelblick 
My coachman is Baigon 
One-track mind 
Schlaftabletten 
Moskitos, Clickbaits 
Klick, Klick auf die Schädlinge 
Kriechende, unsichtbare Insekten 
Weil Routine tödlich ist... 
Glossina, Glossina 

Der Text wird rhythmisch und schnell gerappt, auf Französisch, die 
instrumentelle Begleitung greift Elemente kongolesischer Popmusik auf, was 
den Worten wiederum die Schärfe nimmt. Jede visuelle und akustische 
Anspielung, jedes Klischee, ist kunstvoll, künstlich und mehrfach gebrochen, 
Camp und Kitsch, schwule und queere Ästhetik, glitzernde Schminke und hohe 
Absätze, pinke Bananen im türkis farbigen Plastikeimer, Hüftschwung im 
Bastrock, und immer wieder gebrochene Spiegel und ein Fächer voller 
Telefone. Wie bereits im ersten Stück verführt die schrille Ästhetik, der Beat, 
das Crescendo zur Fluchtlinie, die düsteren Textzeilen werden nicht 
gedoppelt, bilden aber auch keinen Widerspruch. Jede Körperhaltung, jedes 
Kostüm trägt eine Geschichte in sich, jeder Gesichtsausdruck wirkt ernst und 
ist Maske zugleich. 

Weil Routine tödlich ist, 
sind wir Zombies geworden 
Moskitonetz, Anti-Pop 
Antiseptikum oder Gegenmittel 
Zombie, fauler Sack 
Besoffen oder einfach nur woanders 
Ist unser Teint abstoßend 
oder unser Blick gestört? 
Oder wurdest du totgestochen? 



Im unruhigen Schlaf 
Schwing die Arme, 
zeig, dass du noch lebst 
Tiefschlaf, zwei Meter tief 
Weil Routine tödlich ist, 
hat das Herz aufgegeben 

Schrott- und Müll-Skulpturen mischen sich zwischen die schrillen 
Performance Künstler und Künstlerinnen. Eine metallic-goldene Roboter-
Figur steht in den Abgasen eines Mopeds. 

Bewegungslos, 
trotzdem tropft Schweiß von der Stirn 

Wie eine Vogelscheuche steht mit ausgebreiteten Armen vor gelber Wand eine 
Kondom-Skulptur, über und über, in mehreren Schichten, von Kopf bis Fuß mit 
Plastik behängt. 

Schwing die Arme, 
zeig, dass du noch lebst 

Ein Plastikverschlussdeckelmonster, gehüllt in ein den kompletten Körper 
bedeckendes Kostüm beklebt mit bunten und vor allem blauen 
Flaschenverschlüssen—Recycle-Kunst, Design, Mode aus Schrott und Müll—
bewegt sich wie ein Schattenboxer. 

Oder bist du ein Zombie, Zombie? 

Mit dem Bild einer entflammten Feuerfackel wechselt erneut der 
Aggregatzustand des Films. Das Zitat-Setting, die Szenerie, weg vom 
Fotografischen wieder hin zum Filmischen, die Straße wird von einer Parade 
erobert, einer nicht formiert auftretenden, aber tonlosen Blaskapelle, die 
Träger der Sänfte tragen Geldscheine wie Lockenwickler drapiert, mit Geld 
wird um sich geworfen. 

„SERVITUDE VOLONTAIRE“ (Freiwillige Knechtschaft), steht in 
Großbuchstaben über dem Bildschirm geschrieben und ruft einen Begriff auf, 
den der Psychiater und Befreiungs-Theoretiker Frantz Fanon von dem 
französischen Richter und Philosophen Étienne de La Boétie aufgegriffen hat, 
und als lähmende, psychologische Disposition im Verhältnis zwischen 
Kolonisiertem und Kolonisierendem analysiert hat, die es notwendigerweise 
zu überwinden gilt. Der Kolonisierte habe sich der Denkweise des 
Kolonialherrn angepasst, sehe sich selbst durch dessen Augen und verharre 
daher in der ihm zugewiesenen Rolle. Diese in diesem Sinne “freiwillige” 
Knechtschaft gelte es als allererstes zu überwinden und der erste Schritt sei, 
diese zu erkennen. Dass der Slogan eingeblendet wird, kurz bevor ein 
“Präsidentschaftskandidat” mit Geldscheinen um sich wirft, die begierig von 



Kindern und Jugendlichen aufgegriffen werden, verweist in nur wenigen 
Bildern auf die Kontinuität einer Abhängigkeit, die auf fatale Weise durch 
vermeintliche Hilfe und Almosen unterstützt wird. 

Du schläfst mit offenen Augen 
Augen weit offen, tiefer Schlaf 

Nach dem abrupten Ende des Crescendo der Dynamiken setzt mit dem 
Hangover eine verhaltene Klaviermusik ein, erinnernd an den Stil des 
südafrikanischen Pianisten Abdullah Ibrahim, und leitet den Abgesang ein; 
zugleich landet die Kamera in einer verlassenen, sandigen Gasse in der 
Abenddämmerung. Ein Rinnsal teilt den Weg in der Mitte. Eine Figur im 
weißen Anzug auf hohen Stelzen stakst den Weg entlang, gefolgt von einer 
Figur im gelben Anzug mit umgebundener Stoff-Fell-Maske, im Schlepptau ein 
“weißes Pferd” mit Turnschuhen. Mit dem nächsten Schnitt öffnet sich das 
Rinnsal zum Kanal und der Weg wird zum Müllhalde, dazwischen drapiert, 
sitzend, stehend lebendige Mensch-Fisch-Müll Statuen. Über der Schulter 
schließlich der leblos hängende Körper des Hoffnungsträgers, der weiße 
Anzug voller roter Flecken, die aussehen wie Blut. Auf der Müllhalde wird er 
entsorgt. 

“Ich bin in der Avenue Kaniama” – “Schon?” –  “Da wo alles angefangen hat.” 

Würdigung und Kritik / Der Musiker und Künstler Baloji 

Der Filmtitel, Zombies, ruft womöglich eine Erwartung hervor, die der Film 
aber ausbremst und dafür ein anderes Narrativ, andere Bilder und Metaphern 
anbietet, als jene der bleichen oder blutverschmierten Schreckgespenster, die 
wir aus dem entsprechenden Genre kennen, angefangen mit George Romero’s 
Night of the Living Dead (1968). Baloji’s Zombies geben sich nicht als Zombies 
zu erkennen. “Zombi” kommt aus dem Haitianischen Französisch und 
bezeichnet eine fiktionale Figur, die durch die magische Wiederbelebung eines 
toten Körpers entsteht. In der amerikanisch geprägten Populärkultur tauchen 
Zombies meist als Widergänger einer verdrängten traumatischen 
Vergangenheit auf, die allein durch ihre Präsenz und Erscheinung Rache an 
der friedlichen Fassade der Normalität üben, und unter anderem daran 
erinnern, dass der Wohlstand einiger weniger auf der Ausbeutung vieler 
beruht. Das wird mal drastisch, mal komisch ausgespielt und nur selten subtil, 
wie zuletzt in dem Film von Mati Diop, Atlantique (2019), wo es junge Männer 
und Frauen aus dem Senegal sind, die untot aus dem Mittelmeer nach Dakar 
zurückkehren. 

Die Zombies von Baloji kommen vielmehr aus einer traumatisierenden 
Gegenwart, sie sind innerlich abgestorbene Lebende, und nicht wiederbelebte 
Tote. Sie brechen nicht als Störenfriede von Außen ein, verursachen nicht 
einen Riss in einer intakten Oberfläche, sie bilden Oberflächen neben anderen 



Oberflächen. Baloji knüpft nicht an das Zombie-Genre, sondern eher an eine 
Weiterentwicklung des Musik-Videos an, ein Hybrid aus Pop-Kunst, Mode und 
Mystik. Die Song-Strukturen geben ihm das Timing vor, das Prinzip des 
Refrains erlaubt ihm Wiederholungen und Variationen. Die Lied-Zeilen, mit 
denen er eine erratische Verdichtung erzeugt, Lyrik, werden durch den Film 
auch zum Voice-Over und mit den Untertiteln zum geschriebenen Text, und 
ermöglichen ihm eine elliptische Freiheit in seiner Erzählung. Die Bilder, 
arrangiert wie visuelle Kompositionen, korrespondieren mit den Textzeilen, 
Melodien und Beats, sind auf ähnliche Weise vielschichtig, kryptisch, 
verführerisch und abstoßend, paradox, behalten aber einen engen Draht zur 
Realität. 

Welcher Realität? Zum einen ist es wohl eine Realität, die der Musiker und 
Künstler Baloji erschafft, ein künstlicher Raum, um sich darin selbst zu 
entfalten. Seine Selbstinszenierung dreht sich jedoch weniger um sein eigenes 
Ego, er benutzt vielmehr sich selbst als Material, in verschiedenen Rollen, 
Kostümen, Inszenierungen, um die Möglichkeiten der Imagination weiter 
aufzufächern und um zu zeigen, was Vorstellungskraft möglich macht. Nicht 
nur seine eigene. "Zombies" spiegelt und verdichtet elegant die Kreativität 
einer ganzen Straßenkunstszene aus Kinshasa – die mit Kostümen aus Müll, 
Schrott und schrillen Stoffen und Farben, Retro-futuristische und 
apokalyptische Bilder auf die Straße bringen. Mit seinen stilvoll gelben 
Anzügen legt Baloji außerdem eine Spur hin zu den sogenannten Sapeurs, 
einer Art Dandy-Bewegung, entstanden in Kinshasa und später auch in Brüssel 
und Paris populär, die zurück reicht bis in die Kolonialzeit. Eine Art Mode und 
Lebensstil, der die zwischendurch im Film als Schrift eingeblendete servitude 
volontaire, die freiwillige Knechtschaft, kompliziert unterwandert, durch die 
Imitation und Aneignung der “Herrschaftsmode” unter den Vorzeichen eigener 
Codes. 

Im besten Fall wird "Zombies" auch zum Auslöser für eine Suche nach 
weiteren Ebenen der Realität, um verschiedene Bedeutungs-Schichten 
abzutragen, um Zeitung zu lesen, oder anders zu lesen. Zeitung lesen, 
Tagespresse, war für Baloji, der mit fünfzehn die Jesuiten-Schule in 
Lüttich/Belgien verließ, mit Konzentrations- und Leseschwäche zu kämpfen 
hatte, eine Art Ersatzliteratur. Seine Zerstreutheit war hier produktiv, 
Vermischtes aus aller Welt, Sport, Kolumnen — all die kurzen Formate kamen 
Baloji entgegen, der sich für so viel Verschiedenes zugleich interessierte. Er 
wurde Autodidakt und scheint ein besonderes und interessantes Verhältnis 
zum geschriebenen Wort entwickelt zu haben. Einen oberflächlichen Zugang 
im besten Sinne. Er macht keinen Unterschied zwischen sogenannter 
schwieriger, komplexer Lyrik und Kurznachrichten, er arbeitet damit, er 
transformiert. Tchicaya U’Tamsi, kongolesischer Autor, geboren 1931, 
aufgewachsen in Frankreich, Anhänger Patrice Lumumba’s, wird für Baloji zur 
wichtigen Referenz, ebenso wie der Wu-Tang Clan, eine Hip-Hop Combo aus 



den USA, die vor allem in den 1990er Jahren neue Standards setzte, und viele 
mehr kommen dazu. Die Praxis des Samples, Versatzstücke und Referenzen 
neu zu arrangieren, auch, um aus oberflächlicher Berichterstattung neue 
Oberflächen herzustellen, um das allzu Offensichtliche wieder sichtbar zu 
machen. Oder anders formuliert: der Musiker und Stylist scheint alles gleich 
wichtig zu nehmen. Alles ist Hauptsache. So in etwa geht Zeitung lesen mit 
Baloji. 

Man merkt den frühen Stücken, die er zusammen mit seinen Rap-Kollegen als 
Starflam komponierte, die provozierende Konfrontation an, sowohl visuell als 
auch musikalisch. Wie längst überall auf der Welt, bieten gerappte Lyrics und 
Musikvideos den meist jungen MusikerInnen eine Art Sprachrohr, um gegen 
gesellschaftliche Zustände, Politik, die Umwelt und ihre Probleme, Einspruch 
zu erheben. (Es geht natürlich aber auch immer wieder darum, ein gutes 
Leben und Parties zu feiern). Die ästhetische Komplexität, die Baloji mit seiner 
Solokarriere erarbeitete, öffnet allerdings ein Universum, das sich nicht davon 
nährt, dagegen zu sein, sondern eigene Maßstäbe setzt, eine Art bejahenden 
Widerstand. In den letzten Jahren waren das vor allem Musikerinnen, 
Rapperinnen, die einen ähnlichen Weg eingeschlagen haben, wie etwa die 
britische Rapperin M.I.A, die den Bürgerkrieg auf Sri Lanka genauso zum 
Thema ihrer Songs gemacht hatte wie zuletzt Migrationsbewegungen und 
Grenzregime. Oder auch Missy Elliott und Beyoncé, denen es beiden gelang, 
nicht nur über mehr als zwei Dekaden im harten Geschäft der 
Unterhaltungsindustrie in den USA, als Frauen, ihren Platz zu behaupten, 
sondern auch cool und souverän feministische Anliegen zu platzieren. 

Baloji lotet Grenzen aus und weicht sie auf. Auch was eindeutige 
Zuschreibungen von Geschlechterrollen oder Identität anbelangt, er stellt sich 
aus und zeigt sich verletzbar—mit Blumenstrauß in der Hand und im blau-
grünen Anzug steht er vor Palmwedeln und einer Art Schrein, oder mit 
Blumenkranz auf dem Kopf und Blumenhemd. All die Haltungen haben nichts 
mit den oft maskulinen, militanten oder sich selbst vergewissernden Posen 
von Rappern zu tun. Und doch sagt Baloji: Le Rap avant tout. Rap kommt an 
erster Stelle. Er spielt mit der Auflösung jeder Form von Eindeutigkeit und 
fächert Schattierungen auf. Die Verzerrung einer realistischen Darstellung, das 
Surreale, zeigt die Realität nur umso mehr. Welche Realität das nun ist muss 
immer wieder neu herausgefunden und verhandelt werden. 

Hintergrundinformationen und weiterführendes Material 

Zum Regisseur Baloji: 

• Kurze Bio, und Links zu weiteren Videos: 
www.nowness.com/contributor/178059/baloj 

• Interview mit Baloji (französisch) 
http://dialna.fr/interview-baloji-le-poete-kongaulois/ 



• Plattenlabel: 
https://bellaunion.com/artists/baloji/ 

• Zombies auf der Biennale in Lubumbashi 
https://biennaledelubumbashi.org/en/people_type/films-en 

• “Karibu Ya Bintou” (aus dem Album: Kinshasa Succursale, 2011) 
Einige Elemente aus Zombies sind hier bereits angelegt, werden jedoch 
noch wesentlich “roher” und dokumentarischer auf der Straße 
inszeniert und gefilmt. Am Anfang sieht man außerdem eine Art 
Initiations-Szene, wie Baloji zu seinem Namen kommt. 

Stichwort „Sapeurs“ 

Weiterführende Recherche zum Stichwort „Sapeurs“ (Société des ambianceurs 
et des personnes élégantes): 
Was steckt hinter diesem Begriff? Es gibt dazu eine lange Geschichte und sogar 
einen akademischen und literarischen Diskurs, finde dazu mindestens fünf 
Stichworte, die einerseits die Faszination und Selbstermächtigung 
beschreiben, aber auch das Dilemma und die Kritik. 
Hilfreicher Einstieg dazu – inklusive dem Link zu einer BBC Dokumentation: 
„The Importance of Being Elegant“ – Sapeurs: „You cannot always choose what 
you do, but you can always choose who you are!“ 
https://haenfler.sites.grinnell.edu/subcultures-and-scenes/sapeurs/ 

“Whites may have introduced clothing to central Africa, but the naked savages 
have become cooler and more elegant than their hopelessly frumpy 
colonizers.”; zitiert nach: Michaela Wrong, A Question of Style; Transition No 
80, 1999 
www.jstor.org/stable/2903165 (frei zum download als pdf) 

Les Princes noirs de Saint Germain-des-Prés (Die schwarzen Prinzen von Saint 
Germain-des-Près) 
Von Ben Diogaye Bèye, 1974, 14 min, u.a. mit Wasis Diop 
www.youtube.com/watch?v=X129N6TR5gk 

Didaktische Überlegungen und Empfehlungen für Zielgruppen 

Der Kurzfilm "Zombies" von Baloji bietet viele Anknüpfungspunkte. Je 
nachdem, ob für den Musikunterricht, Geographie, Geschichte oder 
Französisch lässt sich ausgehend von den so ansprechenden wie verstörenden 
Bildern in verschiedene Richtungen forschen und diskutieren. 

Erster Schritt: die Schülerinnen und Schüler beschreiben lassen, was sie 
gesehen und gehört haben. Den Film zusammen ansehen, danach notieren die 
SchülerInnen Stichpunkte, was ihnen aufgefallen ist. Auf Kostüme achten, auf 
Farben, Musik, was ihnen vertraut und seltsam vorkommt. Nach einer 



Diskussion in der Klasse, den Film nochmal ansehen, vielleicht immer wieder 
auf “Stop” drücken und einzelne Bilder diskutieren. 

Mögliche Fragen und Recherche-Aufgaben: 

• Wo liegt Lubumbashi? Wo liegt Kinshasa? Was wissen wir darüber? Wo 
haben die Schülerinnen und Schüler zuletzt über die Demokratische 
Republik Kongo gelesen oder gehört? Wenn überhaupt? 

• Welche Musik-Stile waren im Kongo, in Kinshasa und Lubumbashi seit 
den 1950er Jahren populär. Finde drei SängerInnen und drei 
Musikbeispiele und versuche zu beschreiben, ob und was Du davon bei 
Baloji hörst. 

• Woher kommt der Begriff „Zombie“? 
• Was assoziieren die Schülerinnen und Schüler mit dem Begriff? 
• Was ist die Bedeutung der Farbe Gelb, bzw. Kobaltgelb? 
• Wo taucht die Farbe Gelb überall im Film auf und was könnten sie 

bedeuten? 
• Finde mehr über die Kostüme heraus, die in Zombies vorkommen. Zum 

Beispiel der “Ampel-Roboter”. 
Worauf bezieht sich dieses Outfit? 
Und wann taucht der Begriff “Roboter” in der Geschichte des Kongos 
auf? 
Stichwort: Kongo Astronauts: https://kongoastronauts.wordpress.com 
(ein Clip zum Film „Digital Afrika“ auf dieser DVD beschäftigt sich mit 
dem Ampel-Roboter von Kinshasa) 

• Und ausgehend von der Arbeit und Ästhetik der Kongo Astronauts: was 
sollen “Kostüme” sichtbar machen? Worauf weisen sie hin? 

• Welche Rohstoffe werden im Kongo abgebaut und wofür werden sie 
verwendet? 
Dies in Vergleich setzen, bzw. folgendes Zitat von Baloji zum 
Ausgangspunkt nehmen: "Everything I do in music is computer-based–
and 40 percent of my computer and my phone came from Congolese 
soil. The way Africans perceive Apple devices, they are the new Chanel 
or Louis Vuitton logos: they represent access to certain freedoms, to 
certain European perspectives.” 
https://afropop.org/articles/24867 

Links- und Literaturhinweise 

• Zum Land Demokratische Republik Kongo; zur Region Katanga; zu 
Kultur und Geschichte des Kongo 
www.bpb.de/internationales/weltweit/innerstaatliche-
konflikte/54628/kongo 
Dossier der bpb zu Innerstaatlichen Konflikten, u. a. mit Rohstoffkarte 
der DR Kongo (2017) 



• Spiegel-Artike vom 17.10.2019 
www.spiegel.de/wissenschaft/mensch/kobalt-aus-dem-kongo-hier-
sterben-menschen-fuer-unsere-e-autos-a-1291533.html 

• Weltgrößte Kobaltmine schließt: 
https://taz.de/Bergbaukrise-im-Kongo/!5614127/ 

• Katanga: Tensions in DRC’s Mineral Heartland 
www.crisisgroup.org/africa/central-africa/democratic-republic-
congo/katanga-tensions-drcs-mineral-heartland 

• Tchicaya U’ Tamsi 
https://de.wikipedia.org/wiki/Tchicaya_U_Tam’si 

• Tshibumba Kanda-Matulu 
https://www.contemporaryand.com/magazines/history-is-never-just-
a-story/ 

• Kunst-Ausstellung: Congo Stars 
https://kunsthalle-tuebingen.de/ausstellungen/congo-stars/ 
www.contemporaryand.com/exhibition/congo-stars-group-show/ 

Film- und Medienhinweise 

Lumumba 
Regie: Raoul Peck, 
Deutschland, Haiti, Belgien, Frankreich, Kongo 2000, Spielfilm, 112 Min., OmU, 
Bezug DVD: EZEF 

Schlafkrankheit 
Regie: Ulrich Köhler 
Deutschland, Frankreich 2011, Spielfilm, 91 Min. 
Bezug DVD: www.farbfilm-verleih.de 

Das Kongo Tribunal 
Regie: Milo Rau 
Deutschland/Schweiz 2017, Spielfilm, 100 Min. 
Bezug DVD: www.goodmovies.de 

Félicité 
Regie Alain Gomis 
Frankreich Senegal Belgien Deutschland Libanon 2017, Spielfilm, 123 Min. 
Bezug DVD: EZEF 

Der Film ist Teil der Themen-DVD: AFRIKA_DIGITAL.2 mit folgenden Filmen: 
Digital Afrika - Ein Kontinent erfindet sich neu 
Zombies 
Algo-Rhythm 
Chinafrika.mobile - Mobiltelefon auf dem Weg durch drei Kontinente 



Autorin: Annett Busch 
Redaktion: Benrd Wolpert 
03/2020 

 


