
Zulu Love Letter 

Spielfilm von Ramadan Suleman 
Südafrika, Frankreich, Deutschland 2004, 100 Minuten, OmU 

Inhalt 

Johannesburg etwa im Jahr 1996. Die Journalistin Thandeka Khumalo kann die 
bereits Jahre zurückliegende Zeit der Apartheid nicht vergessen da sie von 
heftigen Schuldgefühlen gequält wird. Bei den gemeinsamen Recherchen mit 
ihrem Kollegen Mike, einem Fotografen, wird sie Augenzeugin an der 
Ermordung Dineos, einer jungen Widerstandskämpferin. Nach der 
Veröffentlichung eines Artikels über dieses Geschehen wird sie und ihr Kollege 
Mike von der Geheimpolizei festgenommen, inhaftiert und gefoltert. Während 
Thandeka später ihr Leben einigermaßen im Griff hat, zerbricht Mike innerlich 
an der schweren Traumatisierung und kann seither nicht mehr in seinem 
Beruf arbeiten. Mike versucht vor allem mit Alkohol seine Erinnerungen 
fernzuhalten. Thandeka, welche während ihrer Verhaftungszeit bereits 
schwanger war, bringt eine gehörlose Tochter namens Mangi zur Welt. 
Thandeka fragt sich später immer wieder ob Mangis Behinderung durch die 
Folter verursacht wurde, und ob sie die Möglichkeit gehabt hätte dies zu 
verhindern, wenn sie ihre Folterer über ihre Schwangerschaft informiert 
hätte. Jahre später – Mangi ist bereits 13 Jahre alt – wird Thandeka 
zunehmend von Angstzuständen und Schuldgefühlen gequält. In der Arbeit 
kann sie sich kaum noch konzentrieren, auf Kritik ihres Vorgesetzten reagiert 
sie überzogen aggressiv. Auch im Privaten gibt es Schwierigkeiten. Gegenüber 
ihrer Tochter verschließt sich Thandeka besonders dann wenn es um ihre 
eigene Vergangenheit geht, gleichzeitig unternimmt sie mit ihr Einkäufe, die 
eher an einen Ausflug zweier pubertierender Teenager erinnert. Thandeka 
bietet Mangi aber vor allem kein zuverlässiges Gegenüber, wodurch sich 
Mangi vielmehr auf ihren Vater als konstante Elternfigur verlässt. Thandeka 
reagiert eifersüchtig auf ihren Ex-Mann, kann sich aber gleichzeitig auch nicht 
auf dessen Hilfestellungen einlassen. Versuche gemeinsamer familiärer 
Rituale, werden von Thandekas neuem Geliebten gestört. 

Mangi kämpft um die Beziehung zu ihrer Mutter. Sie scheint zu ahnen, dass 
Thandekas Schwierigkeiten auch mit ihr zu tun haben. Auch Mangi leidet unter 
der unbewältigten – ihr aber eben auch unbekannten – Vergangenheit 
Thandekas. Doch zu sprechen scheint hier immer wieder ein hartes Stück 
Arbeit zu sein. Mangi versucht über die traditionelle Zulu-Kunst der 
Perlenstickerei, diesie von ihrer Großmutter gelernt hatte, einen Zugang zu 
ihrer Mutter zu finden. Dabei wird durch die Anordnung der Farben und 
Formen einem Bedeutungscode gefolgt, der Ähnlichkeiten zur Zeichensprache 
der Gehörlosen aufweist. In einem solchen Zulu Love Letter erkennt Thandeka, 
dass Mangis Liebe zu ihr frei von Forderungen und Schuldzuweisungen ist. 



Eines Tages kommt Dineos Mutter Me-Tau in die Redaktion. Sie hat einen 
Polizisten ausfindig gemacht, der an der Ermordung ihrer Tochter beteiligt 
war und bittet nun Thandeka vor der Wahrheits- und 
Versöhnungskommission als Zeugin auszusagen. Me-Tau erhofft sich durch 
den Prozess Gewissheit über den Verbleib der sterblichen Überreste ihrer 
Tochter zu bekommen. Als Thandeka schließlich zögernd einwilligt, machen 
sich die beiden Frauen auf den Weg den Polizisten ausfindig zu machen. Nach 
Einschüchterungsversuchen der Polizisten wird Mangi und ihr Vater Moola in 
einen Verkehrsunfall verwickelt. Moola stirbt dabei. Bei den weiteren 
Bemühungen, das Verbrechen an Dineo aufzuklären, erkennt Thandeka, dass 
ihre Tochter weit mehr versteht als sie ihr zugetraut hat. Am Ende können 
beide, aber auch Me-Tau und deren zweite Tochter mit neuer Zuversicht in 
eine offene Zukunft blicken. 

Kritische Einschätzung 

Der Film "Zulu Love Letter" ist ab 14 Jahren geeignet. Gut einsetzbar ist der 
Film für die Schulfächer Gemeinschaftskunde, Geschichte, Politik, Religion und 
Ethik, besonders aber für fächerübergreifende Projektarbeit. Empfehlenswert 
ist "Zulu Love Letter" auch für die außerschulische Jugendarbeit und 
Erwachsenenweiterbildung. Um dem Inhalt des Films folgen zu können sollte 
man bedenken, dass es vor der Betrachtung des Filmes einer Einführung und 
Einbettung in den historischen Kontext bedarf. Wir denken, dass es hilfreich 
wäre einen kurzen Überblick zur Apartheid-Ära und zu dem Versuch der 
Aufarbeitung durch die Wahrheits- und Versöhnungskommission zu geben. 

Ramadan Suleman gelingt es die Emotionen des Betrachters anzustoßen, 
wodurch ein ganzheitliches Erleben des Films gelingt, und auch für einen 
europäischen Betrachter die Geschichte verständlich wird. Dabei sollte 
bedacht werden, dass es bei einem jüngeren Publikum eventuell notwendig ist, 
die durch den Film entstehenden Emotionen aufzufangen und einzuordnen. 

Zeittafel 

• 1910 Die Politik der konsequenten Rassentrennung wurde nach 
Gründung der Südafrikanischen Union durch ein Bündel von Gesetzen 
eingeleitet, die vor allem die Rechte der schwarzen 
Bevölkerungsmehrheit beschnitten. 

• 1912 Gründung des South African Native National Congress im Jahre 
1923 umbenannt in African National Congress (ANC) 

• 1948 Wahlsieg der Nationalen Partei unter D. F. Malan - Beginn der 
Apartheid Politik 

• 1952 Missachtungskampagne, vom ANC organisierte Kampagne bei der 
im ganzen Land Schwarze die Apartheidgesetze missachteten. 

• 1960 Sharpeville-Massaker:  blutige Auseinandersetzung zwischen der 
südafrikanischen Regierung und den Gegnern der Apartheid in den 



Townships, anschließendes Verbot von ANC sowie weiteren 
Organisationen. 

• 1962 Nelson Mandela wird verhaftet und zu lebenslanger Haft 
verurteilt. 

• 1989 Frederik Willem de Klerk wird Präsident und erklärt die 
Apartheidpolitik für gescheitert. 

• 1990 Nelson Mandela wird nach 27 Jahren Haft frei gelassen. 
• 1994 Erste freie Wahlen in Südafrika: der ANC geht mit 62% der 

Stimmen als Sieger hervor. Nelson Mandela wird erster schwarzer 
Präsident. 

• 1996-1998 Die Wahrheits- und Versöhnungskommission bemüht sich 
um die Aufdeckung von Apartheid-Verbrechen 

Filmcharaktere 

Thandeka Khumalo während des Apartheid-Regimes wurde die damals 
Schwangere inhaftiert und gefoltert nachdem ein Artikel von ihr über die 
Ermordung der jungen Widerstandskämpferin Dineo durch die Polizei 
erschienen war. Über die dramatische Erfahrung kann Thandeka mit 
niemanden sprechen. Erst Begegnungen mit Dineos Mutter setzt einen 
allmählichen Bewältigungsprozess in Gange. 

Mangi ist Thandekas 13 jährige Tochter, die seit ihrer Geburt taub ist. Mangi 
leidet unter der Traumatisierung und dem Schweigen ihrer Mutter. Sie bemüht 
sich um die Zuwendung ihrer Mutter und versucht durch die Anfertigung eines 
Zulu Love Letter einen Weg zu finden um mit ihrer Mutter in Beziehung zu 
kommen. 

Moola ist Thandekas indisch stämmiger Ex-Mann, auf den Thandeka 
eifersüchtig ist, da er ein gutes Verhältnis zur gemeinsamen Tochter hat. 
Moola versucht Thandeka zu unterstützen, dies kann Thandeka aber aufgrund 
der tiefgreifenden Traumatisierung nicht annehmen. Moola wird durch einen 
fingierten Verkehrsunfall des Ex-Polizist Dhlamini getötet. 

Dineo war Widerstandskämpferin und wurde vor etwa 13 Jahren von einem 
Polizisten erschossen. 

Me-Tau ist Dineos Mutter. Sie versucht ihre Trauer über den Tod ihrer Tochter 
dadurch zu überwinden, indem sie die Gebeine ihrer Tochter ausfindig macht, 
wozu sie Thandeka um Hilfe bittet, und sie traditionell beerdigen lässt. 

Mike war Fotograf und hat zusammen mit Thandeka den Mord an Dineo 
beobachtet. Nach seine Verhaftung und Folterung, versucht er seine 
Erinnerungen durch den Alkohol zu vergessen. 



Dhlamini der schwarze Ex-Polizist war mit zwei weißen Kollegen an der 
Verfolgung und Ermordung Dineos beteiligt. 

Mangis Großmutter sorgt mit ihrem Mann für Mangi, wenn Thandeka arbeiten 
muss. Im Gegensatz zu ihrer Tochter Thandeka beherrscht sie die 
Gebärdensprache und ist eine wichtige Vertraute ihrer Enkelin. 

Mutter-Tochter-Konflikt 

Haupterzählungsstrang des Filmes, an dem sich alle Ereignisse ableiten, ist die 
gestörte Beziehung zwischen Thandeka und Mangi. Die quälenden 
Schuldgefühle Thandekas treiben eine Kluft zwischen sie und Mangi, weil sie 
sich die Verantwortung für die Behinderung der Tochter zuschreibt und sich 
deshalb immer mehr und mehr gegenüber Mangi verschließt. Zudem ist die 
Lebenssituation der beiden Protagonistinnen durch dauerhaft widrige äußere 
Umstände gekennzeichnet: Mangi besucht eine Schule für Gehörlose und 
pendelt aufgrund der Trennung ihrer Eltern an den Wochenenden und in den 
Ferien zwischen den Wohnungen von Mutter, Vater und Großeltern. Ihre 
Mutter widmet sich intensiv ihrer Karriere, so dass sich meist die Großeltern 
um das Mädchen kümmern. 

Verschärft wird das spannungsreiche Verhältnis durch die Krise Thandekas, 
die nach der Trennung von ihrem Ehemann und einem Suizidversuch 
Schwierigkeiten hat, sich zurechtzufinden. Außerdem leidet Mangi darunter, 
dass ihre Mutter nach 13 Jahren nicht einmal annähernd die Gebärdensprache 
beherrscht und so intensive Gespräche nur schwer möglich sind. Während 
ihre Schuldgefühle Thandeka daran hindern, sich für Mangi zu öffnen, versucht 
diese mittels eines Zulu Love Letters an diese heranzukommen. 

Die Spannungen zwischen Thandeka und Mangi spiegeln sich auch in dem 
Verhältnis Thandekas zu ihrer Mutter. Diese kann sich nicht nur viel besser 
mittels der Gebärdensprache mit Mangi verständigen. Die 
Auseinandersetzungen zwischen Thandeka und ihrer Mutter zeigen aber auch 
den Verlust der traditionellen Identität von Thandeka auf. Thandeka findet 
durch ihre traumatischen Erfahrungen keinen Zugang mehr zu den 
traditionellen Riten. Exemplarisch für den unterschwelligen Konflikt zwischen 
Thandeka und ihrer Mutter ist die Szene als die Großmutter Mangi mit 
einfachen Worten die Bedeutung der Farben erklärt – Blau für Wärme, Rot für 
Liebe, Weiß für Reinheit – greift Thandeka bei der Farbe Schwarz sofort ihre 
Mutter an. Während die Großmutter damit nur „Kummer“ verbindet, betont 
Thandeka sofort den politischen Kontext der schwarzen Hautfarbe: „Black 
Consciousness sollte uns gelehrt haben: Schwarz ist schön! Und Weiß ist 
keineswegs rein.“ 

Die entscheidende Öffnung gegenüber Mangi wird ihr dadurch erleichtert, 
dass diese die Akte Dineos gelesen hat. Als die Tochter nach dem Unfalltod 



Moolas verschwunden ist und Thandeka um das Leben Mangis fürchtet, wird 
ihr klar, wie viel sie ihr bedeutet. So kann sie endlich auch die Liebesbotschaft 
des Zulu Love Letter annehmen und das angespannte Verhältnis zu ihrem Kind 
bereinigen. Auch Mangi kann nun ihr „Perlenprojekt“ vollenden, an dem sie 
unter anfänglicher Anleitung ihrer Großmutter lange gearbeitet hat. Die 
eingebettete Botschaft der Liebe kommt bei der Adressatin Thandeka an, die 
nun endlich das beharrliche Werben um Zuneigung versteht. Mangi und ihre 
Mutter beschließen, den „Liebesbrief“ zu den anderen Gedenkobjekten und 
Opfergaben für Dineo zu legen. Somit gelingt Thandeka durch Mangi also 
wieder die Synthese zwischen politischem Aktionismus und Tradition. 

Traumatisierung 

Zulu Love Letter ist in der Post-Apartheid-Zeit angesiedelt und konzentriert 
sich vor allem auf die Bewältigung der Vergangenheit und den Übergang in die 
Demokratie. Im Film wird zunehmend Thandekas Trauma entschlüsselt, 
indem sie durch aktuelle Ereignisse von ihrer Vergangenheit und ihren 
Erinnerungen eingeholt wird. Zulu Love Letter beginnt mit einem 
Suizidversuch Thandekas, der zeigt, dass es in Thandeka etwas gibt, das 
unbewältigbar scheint. Angestoßen durch äußere Ereignisse kommt es bei 
Thandeka immer wieder zu flash-backs, denen sie auf unterschiedliche Art 
und Weise versucht zu entkommen. Thandeka hat eine Vielzahl von 
Unterdrückungsstrategien entwickelt um ihre Erinnerungen zu vergessen. In 
ihren extremen Stimmungsschwankungen versucht sie abwechselnd, durch 
Alkohol, Schlaftabletten, Affären, blinden Aktionismus zu vergessen. 

Sprachlosigkeit zieht sich als Symbol für das Unverständnis zwischen den 
Generationen durch den ganzen Film. Die Generation der Kämpfer kann ihre 
Erinnerung und Traumata nicht verbalisieren, während die nachfolgende 
Generation zwar die Angst und die innere Zerstörung spürt, diese jedoch 
unverständlich bleibt, da keine konkreten Ereignisse mit den Gefühlen 
verbunden werden können. Thandeka erkennt immer deutlicher, dass ihre 
innerfamiliären Probleme nur gelöst werden können, wenn sie mit der 
Aufarbeitung ihrer eigenen Vergangenheit vorankommt und die 
Sprachlosigkeit überwindet. 

Thandeka findet schließlich durch die Unterstützung ihrer Tochter und Me-
Taus einen Zugang zum Sprechen. Me-Tau fungiert für sie als Vorbild, indem 
sie ihr zum einen zeigt, dass es wichtig ist trauern und erinnern zu können. 
Zum anderen zeigt sie ihr einen Weg, die Vergangenheit bewältigen zu können. 
Mangi ist für Thandeka immer wieder Grund zu leben. Die Beziehung zwischen 
Mutter und Tochter ist jedoch nicht einfach. Die entscheidende Öffnung 
gegenüber Mangi wird dadurch erleichtert, dass diese die Akte Dineos gelesen 
hat. Als Mangi nach dem Tod Moolas verschwunden ist, wird Thandeka klar 
wie viel Mangi ihr bedeutet. So kann sie endlich auch die Botschaft des Zulu 



Love Letter annehmen und das angespannt Verhältnis zu ihrer Tochter 
bereinigen. 

Der Film zeigt auf, wie wichtig das Sprechen über die Geschehnisse während 
der Apartheid-Zeit ist, um für die Opfer und deren Angehörigen ein Umgang 
mit den Traumata zu ermöglichen. Hier bezieht sich der Film auch auf die 
Funktion der Wahrheits- und Versöhnungskommission. Mit dem Slogan der 
Kommission: „Die Wahrheit tut weh, aber Schweigen tötet“ sieht man deutlich 
die Parallelen zu Thandekas Geschichte. 

Zulu Love Letter zeigt zwei Möglichkeiten der Aufarbeitung der 
Vergangenheit. So sagt Thandeka schlussendlich vor der Kommission aus und 
macht dabei ihre Erinnerung öffentlich. Der Film zeigt aber auch, dass es 
wichtig ist an traditionellen Riten festzuhalten, wie die traditionelle 
Bestattungsfeier zeigt. Im Schlussbild mit den vier Frauen verdeutlicht 
Suleman, wie wichtig es für die Überwindung des Traumata ist, dass die 
Generationen nicht auseinander brechen, sondern sich gegenseitig stützen. 

Exhumierung 

Für die Überlebenden ist die Rückgabe der Gebeine der geliebten Menschen 
von großer Bedeutung, auch wenn der gesamte Prozess sehr schmerzlich ist. 
Denn die Bestattung der Toten nach den lokalen Bräuchen macht das 
tatsächlich Geschehene öffentlich und gibt ihnen und ihren Angehörigen ihre 
Würde zurück. So wird die kollektive Verarbeitung der noch immer 
gegenwärtigen Erfahrungen und der Wiederaufbau von Beziehungen 
gegenseitiger Unterstützung ermöglicht. Gleichzeitig wird Gewissheit über die 
Vorkommnisse und Raum für Forderungen geschaffen. 

Die Exhumierung ist nicht nur die Freilegung der Leichen, sondern eröffnet 
einen Prozess um aus dem Schweigen und der daraus resultierenden Dynamik 
der Trauer aufzubrechen. Dadurch kann ein Raum geschaffen werden, der es 
den Angehörigen ermöglicht, ihren Schmerz aufzuarbeiten, damit Leid aber 
auch Hoffnung entstehen können. 

Im Film „Zulu Love Letter“ kann man diesen Prozess sehr genau verfolgen. 
Zusätzlich muss bedacht werden, dass für die Zulu die Vorfahren auch 
Wegbegleiter sind. In der Verehrung der Vorfahren gehen sie davon aus, dass 
Tote nicht vollständig verschwinden, sondern, dass ein Stück von ihnen 
zurückbleibt, welches in Verbindung mit den Lebenden steht und für sie als 
Mentoren und Berater fungiert. Für diese Verbindung ist jedoch eine 
traditionelle Bestattung von großer Bedeutung. Die Beziehung zu den 
Vorfahren ist eine symbiotische. Die Lebenden gedenken der Toten und ehren 
sie durch Zeremonien, dafür erhalten sie deren Schutz. In ihrem Verständnis 
ist ein Mensch dann der Hexerei ausgesetzt, wenn die Beziehung zu den 
Vorfahren unterbrochen wird. Wissenschaftler vergleichen diese 



Vorstellungen mit der Vorstellung des Unbewussten in der westlichen 
Gesellschaft. 

Die Wahrheits- und Versöhnungskommission 

Diese südafrikanische Institution sollte politisch motivierte Verbrechen 
während der Apartheid-Zeit untersuchen. Die Wahrheits- und 
Versöhnungskommission (Truth and Reconciliation Commission – TRC) 
wurde 1996 durch Präsident Nelson Mandela eingesetzt und arbeitete bis 
1998. Den Vorsitz übernahm Erzbischof Desmond Tutu. Ihr Ziel war es, Opfer 
und TäterInnen in ein „Gespräch“ zu bringen, um den Versöhnungsprozess 
zwischen den zerstrittenen Bevölkerungsgruppen zu fördern. Die Kommission 
sprach außerdem Empfehlungen über die Entschädigung der Opfer aus und 
konnte bei einem umfassenden Geständnis der TäterInnen über eine Amnestie 
entscheiden. Da die Institution jedoch keine Kompetenz zur Strafverfolgung 
hatte, konnten auch jene TäterInnen, die weiterhin im Sicherheitsapparat 
beschäftigt waren, nicht zu Aussagen gezwungen werden. Kritikpunkt ist, wie 
im Film auch aufgezeigt wird, die Angst derjenigen die Aussagen machen, vor 
einem Racheakt der Täter. Diese Angst war tatsächlich nicht unberechtigt, da 
die Kommission keine Möglichkeit hatte den Schutz der Zeugen, auch nach 
deren Aussagen, zu garantieren. Ein weiterer Kritik Punkt ist die Frage, wie sie 
auch Thandeka stellt, ob eine Aussage vor der Kommission einen tatsächlichen 
nutzen hat. Sie drückt es folgendermaßen aus: „nichts kann mich für das, was 
ich erlebt habe, entschädigen. Und niemand zieht in Erwägung, die Schuldigen 
zu verhaften, oder den Familien Geld zu geben.“ Thandeka reicht hier weder 
eine bloße Geste der Anteilnahme noch der immaterielle Wert der Wahrheit. 
Sie fordert vielmehr greifbare Konsequenzen. Auch die Figur von Mike 
verweist auf einen anhaltenden Missstand im heutigen Südafrika. Viele Opfer 
von Gewalttaten unter dem Apartheid-System sind bislang nicht entschädigt 
worden, obwohl der von der Regierung vorangetriebene Versöhnungsprozess 
eine finanzielle Entschädigung von je 30.000 Rand (etwa 4.300 Euro) 
ausdrücklich vorsieht. 

Von 1996 bis 1998 hörte die Kommission etwa 21.000 Opfer an. Mehr als 
7.000 TäterInnen beantragten Straffreiheit, die etwa 850 gewährt wurde. 
Diese Zahlen sind zwar sehr beeindruckend, doch zeigen sie sicher auch, dass 
die Kommission nur einen Teil der Apartheid-Opfer erreichen konnte. 

Im Abschlussbericht wurde im Jahr 2003 vorgelegt. Dabei wurde die Arbeit 
der Kommission weitgehend positiv bewertet, ähnliche Kommissionen 
wurden 2001 in Peru und 2005 in Osttimor eingesetzt. 

Stilmittel 

Regisseur Ramadan Suleman verzichtet weitgehend auf Hochglanzoptik, 
aufwändige Kamerafahrten oder Schnittspektakel. Zulu Love Letter ist 



vielmehr geprägt von staubigen Farben eines dürren Landes. In einigen 
Szenen werden Mangis Gefühle bildlich umgesetzt. Gleich zu Beginn im 
Krankenhaus nimmt die Kamera ihren traurigen Blick auf und zeigt eine Vase, 
in der einige Blumen in Zeitlupe die Köpfe hängen lassen. Später im Film als 
Mangi nicht von der Schule abgeholt wird,  hat sie die Vision eines 
Wasserhahns, aus dem plötzlich Wasser auf sie zuströmt. Möglicherweise setzt 
Mangi die aufgestaute Frustration über die Nachlässigkeit der Eltern in das 
Trugbild einer zerstörerischen Kraft um. In einem Traum von Mangi, welcher 
eine Hochzeitsgesellschaft zeigt, ihre Mutter als Braut, wird Mangis Sehnsucht 
nach einer vollständigen Familie entschlüsselt. Ihre Angst vor den Mördern 
Dineos findet in der Folgeszene Ausdruck. Hier unterbrechen drei Polizisten 
die Feier mit Schüssen und nähern sich Mangi. 

Bewusst setzt Suleman das Ausdrucksmittel Sprache ein: Zum einen wechseln 
die Figuren häufig zwischen der englischen Sprache und der Sprache der Zulu 
– manchmal sogar innerhalb eines Dialogs. Zum anderen manifestiert sich das 
Kommunikationsdefizit zwischen Mutter und Tochter in der unzureichenden 
Beherrschung der Gebärdensprache durch Thandeka. 

Musik hatte in der Widerstandsbewegung gegen das System der Apartheid 
große Bedeutung. Hier möchten wir zwei Lieder aufführen, welche Suleman 
im Film aufgegriffen hat und mit denen er die spezifischen Szenen akzentuiert. 
Zum einen Thina Sizwe (We the nation). Dies ist ein traditionelles Lied, 
welches die schmerzliche Forderung nach dem von den weißen gestohlenen 
Land ausdrückt. Dieses Lied wurde in den 70er Jahren häufig auf 
Beerdigungen gesungen. Auch auf Dineos Beerdigung wird Thina Sizwe im 
Hintergrund eingespielt. Senzeni Na? (What have we done?) ist eine Wehklage. 
Es wird gesungen als Thandeka und Me’Tau zur Sitzung der Wahrheits- und 
Versöhnungskommission gehen. 

Senzeni Na? (What have we done?) 
What have we done? 
Our sin is that we are poor 
Our sin is that we are black 
They are killing us 
Let Africa return 

Thina Sizwe Thina Sizwe esintsundu Sikalela Sikalela izwe lethu Elathathwa 
We, the African nation We cry for our country That was taken by the white 
people 

Elathathwa ngabamhlope Elathathwa Elathathwa ngabamhlope Mabayekhe 
(Sithi) mabayek‘ umhlaba wethu Mabayekhe (Sithi) mabayek‘ umhlaba wethu 
They must leave our land alone They must leave our land alone 



Abantwana Abantwana be Africa Bakhalela Bakhalela izwe labo 
We the children of Africa Are crying for Africa That was taken by the White 
people 

Elathathwa Elathathwa ngabamhlope Elathathwa Elathathwa ngabamhlope 
Mabayekhe (Sithi) mabayek‘ umhlaba wethu Mabayekhe (Sithi) mabayek‘ 
umhlaba wethu 
They must leave our land alone They must leave our land alone 

Thina Sizwe Thina Sizwe esintsundu. 

Informationen zu Ramadan Suleman 

Ramadan Suleman wurde 1955 in Durban, Südafrika geboren. Er absolvierte 
zunächst eine Ausbildung am Centre for Research and Training in African 
Theatre. Neben der Leitung mehrerer Theaterstücke gründete er dann mit 
anderen das erste ‚schwarze’ Theater Südafrikas, das Dhlomo Theatre. Hier 
arbeitete er eng mit Bhekisizwe Peterson zusammen, mit dem zusammen er 
später das Drehbuch für Zulu Love Letter wie auch für Fools schrieb. Danach 
studierte Suleman Film in Paris und an der London Film School. 
Zulu Love Letter wurde national und international mehrfach ausgezeichnet 
z.B. mit dem Unicef Preis zur Unterstützung der Rechte der Frauen. 

GLOSSAR 

Amandla! Awethu! Freiheitsruf mit folgender Bedeutung: „Macht dem Volke.“ 
Dabei ist es immer eine Folge von Ausruf und Antwort. 

Apartheid: als Apartheid (Afrikaans, von apart „getrennt, einzeln, besonders“) 
wurde die Rassentrennung in Südafrika bezeichnet. 

Black Consciousness: Dies ist eine Bewegung in der schwarzen Bevölkerung 
Südafrikas, die seit den 1960er Jahren mit gewaltfreien Mitteln eine 
Gleichstellung mit der weißen Minderheit anstrebte. Als Begründer gilt Steve 
Biko. Er starb 1977 an den Folgen einer Kopfverletzung, die er bei einem 
Polizeiverhör erlitten hatte. 

Toi-Tois: Toi-Tois sind das südafrikanische Äquivalent zu einer 
Demonstration, wobei die Masse sich jedoch trommelnd, tanzend und singend 
fortbewegt. 

Traumatisierung: In der Psychologie bezeichnet der vom griechischen Wort 
Trauma (Wunde, Verletzung) abgeleitete Begriff ein seelisch verletzendes 
Erlebnis, das nicht hinreichend verarbeitet werden konnte. Beispiele für 
solche schweren seelischen Verletzungen können Folter, Vergewaltigung, 
Geiselnahme, Krieg oder Naturkatastrophen 



Wahrheits- und Versöhnungskommission (Truth and Reconciliation 
commission – TRC): Südafrikanische Einrichtung zur Untersuchung von 
politisch motivierten Verbrechen, die während der Zeit der Apartheid 
begangen wurden. Sie wurde 1996 von Nelson Mandela eingesetzt, stand 
unter dem Vorsitz von Desmond Tutu und arbeitete bis 1998. 

Zulu: Diese den Bantu zugerechnete afrikanische Volksgruppe lebt 
hauptsächlich in der südafrikanischen Provinz KwaZuluNatal. Ihre Sprache ist 
IsiZulu und wird vereinfacht auch Zulu genannt. Seit Ende der Apartheid ist 
Zulu eine der elf offiziellen Landessprachen Südafrikas. 

Zulu Love Letter: „Love Letters“ (Liebesbrief) der Zulus sind Botschaften in 
Form von Perlenstickereien, die Zulu-Mädchen für ihre Geliebten als Symbole 
der Liebe und Zuneigung anfertigen. Ihre besondere Bedeutung erschließt sich 
aus der Farbe und Anordnung der Glasperlen. 

Literaturhinweise 

• Geteiltes Land, Krieg und Frieden im südlichen Afrika. Weiss, Ruth, E.B.-
Verlag, Hamburg 1997, 

• Hagemann, Albrecht: Kleine Geschichte Südafrikas, München 2001. 
• Morgenrath, B.; Wellmer G.: Deutsches Kapital am Kap. Kolloboration 

mit dem Apartheidsregime. Hamburg 2003. 
• Wahrheits- und Versöhnungskommission Südafrika: Das Schweigen 

gebrochen / "Out of the Shadows" Geschichte – Anhörungen – 
Perspektiven; Pauer-Studer, Herlinde (Hrsg.); Brandes & Apsel Verlag. 
Frankfurt/M. 2001 

• Südafrika – Ein Land auf dem Weg zur Versöhnung 
• Zulu Love Letter, a screenplay by Bhekizizwe Peterson and Ramadan 

Suleman, Wits University Press, Johannesburg 2009 

Medienhinweise 

• Die Farbe der Wahrheit – Südafrikas Suche nach Gerechtigkeit 
Dobrivoie Kerpenisan und Clarissa Ruge, Deutschland 1998. 30 Min., 
Dokumentarfilm 
Katalog EZEF 

• Fools 
Ramadan Suleman, Frankreich, Südafrika 1997, 90 Min., Spielfilm 
Katalog EZEF 

• Memories of Rain – Szenen aus dem Untergrund 
Gisela Albrecht und Angela Mai, Deutschland, Südafrika 2005, 142 Min., 
Dokumentarfilm 
Katalog EZEF 



Autorinnen: Silke Grunenberg / Katrin Straub 
August 2009 

 


