Zulu Love Letter

Spielfilm von Ramadan Suleman
Stuidafrika, Frankreich, Deutschland 2004, 100 Minuten, OmU

Inhalt

Johannesburg etwa im Jahr 1996. Die Journalistin Thandeka Khumalo kann die
bereits Jahre zuriickliegende Zeit der Apartheid nicht vergessen da sie von
heftigen Schuldgefiihlen gequalt wird. Bei den gemeinsamen Recherchen mit
ihrem Kollegen Mike, einem Fotografen, wird sie Augenzeugin an der
Ermordung Dineos, einer jungen Widerstandskampferin. Nach der
Veroffentlichung eines Artikels tiber dieses Geschehen wird sie und ihr Kollege
Mike von der Geheimpolizei festgenommen, inhaftiert und gefoltert. Wahrend
Thandeka spater ihr Leben einigermafden im Griff hat, zerbricht Mike innerlich
an der schweren Traumatisierung und kann seither nicht mehr in seinem
Beruf arbeiten. Mike versucht vor allem mit Alkohol seine Erinnerungen
fernzuhalten. Thandeka, welche wahrend ihrer Verhaftungszeit bereits
schwanger war, bringt eine gehorlose Tochter namens Mangi zur Welt.
Thandeka fragt sich spater immer wieder ob Mangis Behinderung durch die
Folter verursacht wurde, und ob sie die Moglichkeit gehabt hatte dies zu
verhindern, wenn sie ihre Folterer tiber ihre Schwangerschaft informiert
hatte. Jahre spater - Mangi ist bereits 13 Jahre alt - wird Thandeka
zunehmend von Angstzustanden und Schuldgefiihlen gequalt. In der Arbeit
kann sie sich kaum noch konzentrieren, auf Kritik ihres Vorgesetzten reagiert
sie Uberzogen aggressiv. Auch im Privaten gibt es Schwierigkeiten. Gegentiiber
ihrer Tochter verschliefst sich Thandeka besonders dann wenn es um ihre
eigene Vergangenheit geht, gleichzeitig unternimmt sie mit ihr Einkaufe, die
eher an einen Ausflug zweier pubertierender Teenager erinnert. Thandeka
bietet Mangi aber vor allem kein zuverlassiges Gegentiber, wodurch sich
Mangi vielmehr auf ihren Vater als konstante Elternfigur verlasst. Thandeka
reagiert eifersiichtig auf ihren Ex-Mann, kann sich aber gleichzeitig auch nicht
auf dessen Hilfestellungen einlassen. Versuche gemeinsamer familidrer
Rituale, werden von Thandekas neuem Geliebten gestort.

Mangi kdmpft um die Beziehung zu ihrer Mutter. Sie scheint zu ahnen, dass
Thandekas Schwierigkeiten auch mit ihr zu tun haben. Auch Mangi leidet unter
der unbewaltigten - ihr aber eben auch unbekannten - Vergangenheit
Thandekas. Doch zu sprechen scheint hier immer wieder ein hartes Stiick
Arbeit zu sein. Mangi versucht uiber die traditionelle Zulu-Kunst der
Perlenstickerei, diesie von ihrer Grofdmutter gelernt hatte, einen Zugang zu
ihrer Mutter zu finden. Dabei wird durch die Anordnung der Farben und
Formen einem Bedeutungscode gefolgt, der Ahnlichkeiten zur Zeichensprache
der Gehorlosen aufweist. In einem solchen Zulu Love Letter erkennt Thandeka,
dass Mangis Liebe zu ihr frei von Forderungen und Schuldzuweisungen ist.



Eines Tages kommt Dineos Mutter Me-Tau in die Redaktion. Sie hat einen
Polizisten ausfindig gemacht, der an der Ermordung ihrer Tochter beteiligt
war und bittet nun Thandeka vor der Wahrheits- und
Vers6hnungskommission als Zeugin auszusagen. Me-Tau erhofft sich durch
den Prozess Gewissheit iiber den Verbleib der sterblichen Uberreste ihrer
Tochter zu bekommen. Als Thandeka schlief3lich zogernd einwilligt, machen
sich die beiden Frauen auf den Weg den Polizisten ausfindig zu machen. Nach
Einschiichterungsversuchen der Polizisten wird Mangi und ihr Vater Moola in
einen Verkehrsunfall verwickelt. Moola stirbt dabei. Bei den weiteren
Bemiihungen, das Verbrechen an Dineo aufzukladren, erkennt Thandeka, dass
ihre Tochter weit mehr versteht als sie ihr zugetraut hat. Am Ende konnen
beide, aber auch Me-Tau und deren zweite Tochter mit neuer Zuversicht in
eine offene Zukunft blicken.

Kritische Einschatzung

Der Film "Zulu Love Letter" ist ab 14 Jahren geeignet. Gut einsetzbar ist der
Film fir die Schulfacher Gemeinschaftskunde, Geschichte, Politik, Religion und
Ethik, besonders aber fiir fachertibergreifende Projektarbeit. Empfehlenswert
ist "Zulu Love Letter" auch fiir die aufderschulische Jugendarbeit und
Erwachsenenweiterbildung. Um dem Inhalt des Films folgen zu kénnen sollte
man bedenken, dass es vor der Betrachtung des Filmes einer Einfiihrung und
Einbettung in den historischen Kontext bedarf. Wir denken, dass es hilfreich
wire einen kurzen Uberblick zur Apartheid-Ara und zu dem Versuch der
Aufarbeitung durch die Wahrheits- und Versoéhnungskommission zu geben.

Ramadan Suleman gelingt es die Emotionen des Betrachters anzustofen,
wodurch ein ganzheitliches Erleben des Films gelingt, und auch fiir einen
europaischen Betrachter die Geschichte verstandlich wird. Dabei sollte
bedacht werden, dass es bei einem jlingeren Publikum eventuell notwendig ist,
die durch den Film entstehenden Emotionen aufzufangen und einzuordnen.

Zeittafel

« 1910 Die Politik der konsequenten Rassentrennung wurde nach
Griindung der Siidafrikanischen Union durch ein Biindel von Gesetzen
eingeleitet, die vor allem die Rechte der schwarzen
Bevolkerungsmehrheit beschnitten.

o 1912 Griindung des South African Native National Congress im Jahre
1923 umbenannt in African National Congress (ANC)

o 1948 Wahlsieg der Nationalen Partei unter D. F. Malan - Beginn der
Apartheid Politik

o 1952 Missachtungskampagne, vom ANC organisierte Kampagne bei der
im ganzen Land Schwarze die Apartheidgesetze missachteten.

o 1960 Sharpeville-Massaker: blutige Auseinandersetzung zwischen der
sudafrikanischen Regierung und den Gegnern der Apartheid in den



Townships, anschlief3endes Verbot von ANC sowie weiteren
Organisationen.

o 1962 Nelson Mandela wird verhaftet und zu lebenslanger Haft
verurteilt.

o 1989 Frederik Willem de Klerk wird Prasident und erklart die
Apartheidpolitik flir gescheitert.

o 1990 Nelson Mandela wird nach 27 Jahren Haft frei gelassen.

o 1994 Erste freie Wahlen in Stidafrika: der ANC geht mit 62% der
Stimmen als Sieger hervor. Nelson Mandela wird erster schwarzer
Prasident.

o 1996-1998 Die Wahrheits- und Versohnungskommission bemiiht sich
um die Aufdeckung von Apartheid-Verbrechen

Filmcharaktere

Thandeka Khumalo wahrend des Apartheid-Regimes wurde die damals
Schwangere inhaftiert und gefoltert nachdem ein Artikel von ihr tber die
Ermordung der jungen Widerstandskampferin Dineo durch die Polizei
erschienen war. Uber die dramatische Erfahrung kann Thandeka mit
niemanden sprechen. Erst Begegnungen mit Dineos Mutter setzt einen
allmahlichen Bewaltigungsprozess in Gange.

Mangi ist Thandekas 13 jahrige Tochter, die seit ihrer Geburt taub ist. Mangi
leidet unter der Traumatisierung und dem Schweigen ihrer Mutter. Sie bemiiht
sich um die Zuwendung ihrer Mutter und versucht durch die Anfertigung eines
Zulu Love Letter einen Weg zu finden um mit ihrer Mutter in Beziehung zu
kommen.

Moola ist Thandekas indisch stimmiger Ex-Mann, auf den Thandeka
eiferstlichtig ist, da er ein gutes Verhaltnis zur gemeinsamen Tochter hat.
Moola versucht Thandeka zu unterstiitzen, dies kann Thandeka aber aufgrund
der tiefgreifenden Traumatisierung nicht annehmen. Moola wird durch einen
fingierten Verkehrsunfall des Ex-Polizist Dhlamini getotet.

Dineo war Widerstandskampferin und wurde vor etwa 13 Jahren von einem
Polizisten erschossen.

Me-Tau ist Dineos Mutter. Sie versucht ihre Trauer tiber den Tod ihrer Tochter
dadurch zu iiberwinden, indem sie die Gebeine ihrer Tochter ausfindig macht,
wozu sie Thandeka um Hilfe bittet, und sie traditionell beerdigen lasst.

Mike war Fotograf und hat zusammen mit Thandeka den Mord an Dineo
beobachtet. Nach seine Verhaftung und Folterung, versucht er seine
Erinnerungen durch den Alkohol zu vergessen.



Dhlamini der schwarze Ex-Polizist war mit zwei weifden Kollegen an der
Verfolgung und Ermordung Dineos beteiligt.

Mangis Grofimutter sorgt mit ihrem Mann fiir Mangi, wenn Thandeka arbeiten
muss. Im Gegensatz zu ihrer Tochter Thandeka beherrscht sie die
Gebardensprache und ist eine wichtige Vertraute ihrer Enkelin.

Mutter-Tochter-Konflikt

Haupterzahlungsstrang des Filmes, an dem sich alle Ereignisse ableiten, ist die
gestorte Beziehung zwischen Thandeka und Mangi. Die quédlenden
Schuldgefiihle Thandekas treiben eine Kluft zwischen sie und Mangi, weil sie
sich die Verantwortung fur die Behinderung der Tochter zuschreibt und sich
deshalb immer mehr und mehr gegeniiber Mangi verschlief3t. Zudem ist die
Lebenssituation der beiden Protagonistinnen durch dauerhaft widrige aufdere
Umstande gekennzeichnet: Mangi besucht eine Schule fiir Gehorlose und
pendelt aufgrund der Trennung ihrer Eltern an den Wochenenden und in den
Ferien zwischen den Wohnungen von Mutter, Vater und Grof3eltern. Ihre
Mutter widmet sich intensiv ihrer Karriere, so dass sich meist die Grofdeltern
um das Madchen kiimmern.

Verscharft wird das spannungsreiche Verhdltnis durch die Krise Thandekas,
die nach der Trennung von ihrem Ehemann und einem Suizidversuch
Schwierigkeiten hat, sich zurechtzufinden. Aufserdem leidet Mangi darunter,
dass ihre Mutter nach 13 Jahren nicht einmal anndhernd die Gebardensprache
beherrscht und so intensive Gesprache nur schwer moglich sind. Wahrend
ihre Schuldgefiihle Thandeka daran hindern, sich fiir Mangi zu 6ffnen, versucht
diese mittels eines Zulu Love Letters an diese heranzukommen.

Die Spannungen zwischen Thandeka und Mangi spiegeln sich auch in dem
Verhaltnis Thandekas zu ihrer Mutter. Diese kann sich nicht nur viel besser
mittels der Gebardensprache mit Mangi verstandigen. Die
Auseinandersetzungen zwischen Thandeka und ihrer Mutter zeigen aber auch
den Verlust der traditionellen Identitiat von Thandeka auf. Thandeka findet
durch ihre traumatischen Erfahrungen keinen Zugang mehr zu den
traditionellen Riten. Exemplarisch fiir den unterschwelligen Konflikt zwischen
Thandeka und ihrer Mutter ist die Szene als die Grofdmutter Mangi mit
einfachen Worten die Bedeutung der Farben erklart - Blau fiir Warme, Rot fir
Liebe, Weif3 fiir Reinheit - greift Thandeka bei der Farbe Schwarz sofort ihre
Mutter an. Wahrend die GrofSmutter damit nur ,Kummer*” verbindet, betont
Thandeka sofort den politischen Kontext der schwarzen Hautfarbe: ,Black
Consciousness sollte uns gelehrt haben: Schwarz ist schon! Und Weif} ist
keineswegs rein.”

Die entscheidende Offnung gegeniiber Mangi wird ihr dadurch erleichtert,
dass diese die Akte Dineos gelesen hat. Als die Tochter nach dem Unfalltod



Moolas verschwunden ist und Thandeka um das Leben Mangis fiirchtet, wird
ihr klar, wie viel sie ihr bedeutet. So kann sie endlich auch die Liebesbotschaft
des Zulu Love Letter annehmen und das angespannte Verhaltnis zu ihrem Kind
bereinigen. Auch Mangi kann nun ihr ,Perlenprojekt” vollenden, an dem sie
unter anfanglicher Anleitung ihrer Grofdmutter lange gearbeitet hat. Die
eingebettete Botschaft der Liebe kommt bei der Adressatin Thandeka an, die
nun endlich das beharrliche Werben um Zuneigung versteht. Mangi und ihre
Mutter beschliefden, den , Liebesbrief” zu den anderen Gedenkobjekten und
Opfergaben fiir Dineo zu legen. Somit gelingt Thandeka durch Mangi also
wieder die Synthese zwischen politischem Aktionismus und Tradition.

Traumatisierung

Zulu Love Letter ist in der Post-Apartheid-Zeit angesiedelt und konzentriert
sich vor allem auf die Bewéltigung der Vergangenheit und den Ubergang in die
Demokratie. Im Film wird zunehmend Thandekas Trauma entschliisselt,
indem sie durch aktuelle Ereignisse von ihrer Vergangenheit und ihren
Erinnerungen eingeholt wird. Zulu Love Letter beginnt mit einem
Suizidversuch Thandekas, der zeigt, dass es in Thandeka etwas gibt, das
unbewiltigbar scheint. Angestofden durch dufdere Ereignisse kommt es bei
Thandeka immer wieder zu flash-backs, denen sie auf unterschiedliche Art
und Weise versucht zu entkommen. Thandeka hat eine Vielzahl von
Unterdriickungsstrategien entwickelt um ihre Erinnerungen zu vergessen. In
ihren extremen Stimmungsschwankungen versucht sie abwechselnd, durch
Alkohol, Schlaftabletten, Affaren, blinden Aktionismus zu vergessen.

Sprachlosigkeit zieht sich als Symbol fiir das Unverstandnis zwischen den
Generationen durch den ganzen Film. Die Generation der Kampfer kann ihre
Erinnerung und Traumata nicht verbalisieren, wahrend die nachfolgende
Generation zwar die Angst und die innere Zerstorung spurt, diese jedoch
unverstandlich bleibt, da keine konkreten Ereignisse mit den Gefiihlen
verbunden werden konnen. Thandeka erkennt immer deutlicher, dass ihre
innerfamilidaren Probleme nur gelost werden konnen, wenn sie mit der
Aufarbeitung ihrer eigenen Vergangenheit vorankommt und die
Sprachlosigkeit iiberwindet.

Thandeka findet schliefdlich durch die Unterstiitzung ihrer Tochter und Me-
Taus einen Zugang zum Sprechen. Me-Tau fungiert fiir sie als Vorbild, indem
sie ihr zum einen zeigt, dass es wichtig ist trauern und erinnern zu kénnen.
Zum anderen zeigt sie ihr einen Weg, die Vergangenheit bewaltigen zu konnen.
Mangi ist fliir Thandeka immer wieder Grund zu leben. Die Beziehung zwischen
Mutter und Tochter ist jedoch nicht einfach. Die entscheidende Offnung
gegeniiber Mangi wird dadurch erleichtert, dass diese die Akte Dineos gelesen
hat. Als Mangi nach dem Tod Moolas verschwunden ist, wird Thandeka klar
wie viel Mangi ihr bedeutet. So kann sie endlich auch die Botschaft des Zulu



Love Letter annehmen und das angespannt Verhaltnis zu ihrer Tochter
bereinigen.

Der Film zeigt auf, wie wichtig das Sprechen tiber die Geschehnisse wahrend
der Apartheid-Zeit ist, um flir die Opfer und deren Angehorigen ein Umgang
mit den Traumata zu ermdoglichen. Hier bezieht sich der Film auch auf die
Funktion der Wahrheits- und Versohnungskommission. Mit dem Slogan der
Kommission: ,Die Wahrheit tut weh, aber Schweigen totet” sieht man deutlich
die Parallelen zu Thandekas Geschichte.

Zulu Love Letter zeigt zwei Moglichkeiten der Aufarbeitung der
Vergangenheit. So sagt Thandeka schlussendlich vor der Kommission aus und
macht dabei ihre Erinnerung o6ffentlich. Der Film zeigt aber auch, dass es
wichtig ist an traditionellen Riten festzuhalten, wie die traditionelle
Bestattungsfeier zeigt. Im Schlussbild mit den vier Frauen verdeutlicht
Suleman, wie wichtig es fiir die Uberwindung des Traumata ist, dass die
Generationen nicht auseinander brechen, sondern sich gegenseitig stiitzen.

Exhumierung

Fir die Uberlebenden ist die Riickgabe der Gebeine der geliebten Menschen
von grofder Bedeutung, auch wenn der gesamte Prozess sehr schmerzlich ist.
Denn die Bestattung der Toten nach den lokalen Brauchen macht das
tatsachlich Geschehene 6ffentlich und gibt ihnen und ihren Angehorigen ihre
Wiirde zurtick. So wird die kollektive Verarbeitung der noch immer
gegenwartigen Erfahrungen und der Wiederaufbau von Beziehungen
gegenseitiger Unterstiitzung ermaoglicht. Gleichzeitig wird Gewissheit iiber die
Vorkommnisse und Raum fiir Forderungen geschaffen.

Die Exhumierung ist nicht nur die Freilegung der Leichen, sondern eréffnet
einen Prozess um aus dem Schweigen und der daraus resultierenden Dynamik
der Trauer aufzubrechen. Dadurch kann ein Raum geschaffen werden, der es
den Angehorigen ermoglicht, ihren Schmerz aufzuarbeiten, damit Leid aber
auch Hoffnung entstehen konnen.

Im Film ,Zulu Love Letter” kann man diesen Prozess sehr genau verfolgen.
Zusatzlich muss bedacht werden, dass fiir die Zulu die Vorfahren auch
Wegbegleiter sind. In der Verehrung der Vorfahren gehen sie davon aus, dass
Tote nicht vollstdandig verschwinden, sondern, dass ein Stiick von ihnen
zuriickbleibt, welches in Verbindung mit den Lebenden steht und fiir sie als
Mentoren und Berater fungiert. Fiir diese Verbindung ist jedoch eine
traditionelle Bestattung von grofser Bedeutung. Die Beziehung zu den
Vorfahren ist eine symbiotische. Die Lebenden gedenken der Toten und ehren
sie durch Zeremonien, dafiir erhalten sie deren Schutz. In ihrem Verstindnis
ist ein Mensch dann der Hexerei ausgesetzt, wenn die Beziehung zu den
Vorfahren unterbrochen wird. Wissenschaftler vergleichen diese



Vorstellungen mit der Vorstellung des Unbewussten in der westlichen
Gesellschaft.

Die Wahrheits- und Versohnungskommission

Diese stidafrikanische Institution sollte politisch motivierte Verbrechen
wahrend der Apartheid-Zeit untersuchen. Die Wahrheits- und
Vers6hnungskommission (Truth and Reconciliation Commission - TRC)
wurde 1996 durch Prasident Nelson Mandela eingesetzt und arbeitete bis
1998. Den Vorsitz tibernahm Erzbischof Desmond Tutu. [hr Ziel war es, Opfer
und TaterInnen in ein ,Gesprach” zu bringen, um den Versohnungsprozess
zwischen den zerstrittenen Bevolkerungsgruppen zu fordern. Die Kommission
sprach auferdem Empfehlungen tiber die Entschdadigung der Opfer aus und
konnte bei einem umfassenden Gestandnis der TaterInnen iiber eine Amnestie
entscheiden. Da die Institution jedoch keine Kompetenz zur Strafverfolgung
hatte, konnten auch jene TaterInnen, die weiterhin im Sicherheitsapparat
beschaftigt waren, nicht zu Aussagen gezwungen werden. Kritikpunkt ist, wie
im Film auch aufgezeigt wird, die Angst derjenigen die Aussagen machen, vor
einem Racheakt der Tater. Diese Angst war tatsachlich nicht unberechtigt, da
die Kommission keine Moglichkeit hatte den Schutz der Zeugen, auch nach
deren Aussagen, zu garantieren. Ein weiterer Kritik Punkt ist die Frage, wie sie
auch Thandeka stellt, ob eine Aussage vor der Kommission einen tatsachlichen
nutzen hat. Sie driickt es folgendermafden aus: ,,nichts kann mich fiir das, was
ich erlebt habe, entschiadigen. Und niemand zieht in Erwdgung, die Schuldigen
zu verhaften, oder den Familien Geld zu geben.” Thandeka reicht hier weder
eine blof3e Geste der Anteilnahme noch der immaterielle Wert der Wahrheit.
Sie fordert vielmehr greifbare Konsequenzen. Auch die Figur von Mike
verweist auf einen anhaltenden Missstand im heutigen Siidafrika. Viele Opfer
von Gewalttaten unter dem Apartheid-System sind bislang nicht entschadigt
worden, obwohl der von der Regierung vorangetriebene Versohnungsprozess
eine finanzielle Entschadigung von je 30.000 Rand (etwa 4.300 Euro)
ausdriicklich vorsieht.

Von 1996 bis 1998 horte die Kommission etwa 21.000 Opfer an. Mehr als
7.000 TaterInnen beantragten Straffreiheit, die etwa 850 gewahrt wurde.
Diese Zahlen sind zwar sehr beeindruckend, doch zeigen sie sicher auch, dass
die Kommission nur einen Teil der Apartheid-Opfer erreichen konnte.

Im Abschlussbericht wurde im Jahr 2003 vorgelegt. Dabei wurde die Arbeit
der Kommission weitgehend positiv bewertet, dhnliche Kommissionen
wurden 2001 in Peru und 2005 in Osttimor eingesetzt.

Stilmittel

Regisseur Ramadan Suleman verzichtet weitgehend auf Hochglanzoptik,
aufwandige Kamerafahrten oder Schnittspektakel. Zulu Love Letter ist



vielmehr gepragt von staubigen Farben eines diirren Landes. In einigen
Szenen werden Mangis Geftihle bildlich umgesetzt. Gleich zu Beginn im
Krankenhaus nimmt die Kamera ihren traurigen Blick auf und zeigt eine Vase,
in der einige Blumen in Zeitlupe die Kopfe hdangen lassen. Spater im Film als
Mangi nicht von der Schule abgeholt wird, hat sie die Vision eines
Wasserhahns, aus dem plotzlich Wasser auf sie zustromt. Moglicherweise setzt
Mangi die aufgestaute Frustration liber die Nachldssigkeit der Eltern in das
Trugbild einer zerstorerischen Kraft um. In einem Traum von Mangi, welcher
eine Hochzeitsgesellschaft zeigt, ihre Mutter als Braut, wird Mangis Sehnsucht
nach einer vollstandigen Familie entschliisselt. [hre Angst vor den Mordern
Dineos findet in der Folgeszene Ausdruck. Hier unterbrechen drei Polizisten
die Feier mit Schuissen und nahern sich Mangi.

Bewusst setzt Suleman das Ausdrucksmittel Sprache ein: Zum einen wechseln
die Figuren haufig zwischen der englischen Sprache und der Sprache der Zulu
- manchmal sogar innerhalb eines Dialogs. Zum anderen manifestiert sich das
Kommunikationsdefizit zwischen Mutter und Tochter in der unzureichenden
Beherrschung der Gebardensprache durch Thandeka.

Musik hatte in der Widerstandsbewegung gegen das System der Apartheid
grofde Bedeutung. Hier mochten wir zwei Lieder auffiihren, welche Suleman
im Film aufgegriffen hat und mit denen er die spezifischen Szenen akzentuiert.
Zum einen Thina Sizwe (We the nation). Dies ist ein traditionelles Lied,
welches die schmerzliche Forderung nach dem von den weifden gestohlenen
Land ausdriickt. Dieses Lied wurde in den 70er Jahren haufig auf
Beerdigungen gesungen. Auch auf Dineos Beerdigung wird Thina Sizwe im
Hintergrund eingespielt. Senzeni Na? (What have we done?) ist eine Wehklage.
Es wird gesungen als Thandeka und Me’Tau zur Sitzung der Wahrheits- und
Vers6hnungskommission gehen.

Senzeni Na? (What have we done?)
What have we done?

Our sin is that we are poor

Our sin is that we are black

They are killing us

Let Africa return

Thina Sizwe Thina Sizwe esintsundu Sikalela Sikalela izwe lethu Elathathwa
We, the African nation We cry for our country That was taken by the white
people

Elathathwa ngabamhlope Elathathwa Elathathwa ngabamhlope Mabayekhe
(Sithi) mabayek’ umhlaba wethu Mabayekhe (Sithi) mabayek‘ umhlaba wethu
They must leave our land alone They must leave our land alone



Abantwana Abantwana be Africa Bakhalela Bakhalela izwe labo
We the children of Africa Are crying for Africa That was taken by the White
people

Elathathwa Elathathwa ngabamhlope Elathathwa Elathathwa ngabamhlope
Mabayekhe (Sithi) mabayek’ umhlaba wethu Mabayekhe (Sithi) mabayek'
umbhlaba wethu

They must leave our land alone They must leave our land alone

Thina Sizwe Thina Sizwe esintsundu.
Informationen zu Ramadan Suleman

Ramadan Suleman wurde 1955 in Durban, Stidafrika geboren. Er absolvierte
zunachst eine Ausbildung am Centre for Research and Training in African
Theatre. Neben der Leitung mehrerer Theaterstiicke grindete er dann mit
anderen das erste ,schwarze’ Theater Siidafrikas, das Dhlomo Theatre. Hier
arbeitete er eng mit Bhekisizwe Peterson zusammen, mit dem zusammen er
spater das Drehbuch fiir Zulu Love Letter wie auch fiir Fools schrieb. Danach
studierte Suleman Film in Paris und an der London Film School.

Zulu Love Letter wurde national und international mehrfach ausgezeichnet
z.B. mit dem Unicef Preis zur Unterstiitzung der Rechte der Frauen.

GLOSSAR

Amandla! Awethu! Freiheitsruf mit folgender Bedeutung: ,Macht dem Volke.“
Dabei ist es immer eine Folge von Ausruf und Antwort.

Apartheid: als Apartheid (Afrikaans, von apart , getrennt, einzeln, besonders®)
wurde die Rassentrennung in Stidafrika bezeichnet.

Black Consciousness: Dies ist eine Bewegung in der schwarzen Bevolkerung
Siidafrikas, die seit den 1960er Jahren mit gewaltfreien Mitteln eine
Gleichstellung mit der weifden Minderheit anstrebte. Als Begriinder gilt Steve
Biko. Er starb 1977 an den Folgen einer Kopfverletzung, die er bei einem
Polizeiverhor erlitten hatte.

Toi-Tois: Toi-Tois sind das siidafrikanische Aquivalent zu einer
Demonstration, wobei die Masse sich jedoch trommelnd, tanzend und singend
fortbewegt.

Traumatisierung: In der Psychologie bezeichnet der vom griechischen Wort
Trauma (Wunde, Verletzung) abgeleitete Begriff ein seelisch verletzendes
Erlebnis, das nicht hinreichend verarbeitet werden konnte. Beispiele fiir
solche schweren seelischen Verletzungen konnen Folter, Vergewaltigung,
Geiselnahme, Krieg oder Naturkatastrophen



Wahrheits- und Versohnungskommission (Truth and Reconciliation
commission - TRC): Stidafrikanische Einrichtung zur Untersuchung von
politisch motivierten Verbrechen, die wahrend der Zeit der Apartheid
begangen wurden. Sie wurde 1996 von Nelson Mandela eingesetzt, stand
unter dem Vorsitz von Desmond Tutu und arbeitete bis 1998.

Zulu: Diese den Bantu zugerechnete afrikanische Volksgruppe lebt
hauptsachlich in der stidafrikanischen Provinz KwaZuluNatal. Ihre Sprache ist
[siZulu und wird vereinfacht auch Zulu genannt. Seit Ende der Apartheid ist
Zulu eine der elf offiziellen Landessprachen Stidafrikas.

Zulu Love Letter: ,Love Letters“ (Liebesbrief) der Zulus sind Botschaften in
Form von Perlenstickereien, die Zulu-Madchen fiir ihre Geliebten als Symbole
der Liebe und Zuneigung anfertigen. [hre besondere Bedeutung erschliefdt sich
aus der Farbe und Anordnung der Glasperlen.

Literaturhinweise

o Geteiltes Land, Krieg und Frieden im sudlichen Afrika. Weiss, Ruth, E.B.-
Verlag, Hamburg 1997,

o Hagemann, Albrecht: Kleine Geschichte Suidafrikas, Miinchen 2001.

o Morgenrath, B.; Wellmer G.: Deutsches Kapital am Kap. Kolloboration
mit dem Apartheidsregime. Hamburg 2003.

o Wahrheits- und Versohnungskommission Stidafrika: Das Schweigen
gebrochen / "Out of the Shadows" Geschichte - Anhoérungen -
Perspektiven; Pauer-Studer, Herlinde (Hrsg.); Brandes & Apsel Verlag.
Frankfurt/M. 2001

« Siidafrika - Ein Land auf dem Weg zur Versohnung

« Zulu Love Letter, a screenplay by Bhekizizwe Peterson and Ramadan
Suleman, Wits University Press, Johannesburg 2009

Medienhinweise

o Die Farbe der Wahrheit - Siidafrikas Suche nach Gerechtigkeit
Dobrivoie Kerpenisan und Clarissa Ruge, Deutschland 1998. 30 Min.,
Dokumentarfilm
Katalog EZEF

o Fools
Ramadan Suleman, Frankreich, Stidafrika 1997, 90 Min., Spielfilm
Katalog EZEF

o Memories of Rain - Szenen aus dem Untergrund
Gisela Albrecht und Angela Mai, Deutschland, Stidafrika 2005, 142 Min.,
Dokumentarfilm
Katalog EZEF



Autorinnen: Silke Grunenberg / Katrin Straub
August 2009



